#### PUBLICATIONS

E

L'ÉCOLE TRANÇAISE D'EXTRÈME-ORIENT

VOLUME VI

## L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA



17 tt

# L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA

FTUDIT SUR LES ORIGINES DE L'INFUENCE CLASSIQUE DANS I ART BOUDDINGLE DE I INDE ET DE I EXTREME-ORIENT

PAR A FOUCHLR

TOME II

LES IMAGES - LINSTOIRI - CONCLUSIONS

AFFC 300 ILLI TRATIONS FT . PLANCIES



# PARIS IMPRIMERIE NATIONALL

INTIONS ERNEST FEFORE REF TOMPERTE 25

MINE CONTIN

#### AVANT-PROPOS.

En d'autres temps il eût peut être fallu nous excuser du trop long intervalle qui s'est écoulé entre l'apparition du premier et celle du second tome de cet ouvrage aujourd hui l'on s'etonnera plutôt avec nous que l'Imprimerie Nationale l'ait, malgre tout, fait sortir de ses presses Tantot interrompu par de nou velles missions, tantôt repris à la faveur des grandes vacances, puis derechef délaissé lors de chaque rentree universitaire, le présent volume a été rédigé à bîtons rompus en moins de mois qu'il n'a mis d'années à paraître Par le fait les premières épreuves, s'il faut en croire le cachet qu'elles portent, remontent au mois de septembre 1913 que cela semble loin dans le passé! On nous pardonnera aisement d'avoir laissé le texte a peu près dans l'état où il se trouvait à la date fatidique de 1914 Aussi bien n'avons-nous jamus eu d'autre prétention que de débrouiller, en y introduisant autant d'ordre et de clarté que possible, ce qu'on pourrait appeler par euphémisme la periode héroique des recherches gandhauennes, autrement dit ce chaos de fouilles intermittentes, de collections non classées et de publications décousues qu'avait accumulées au hisard des frouvailles fortuites et des fantaisies individuelles la seconde moitié du siècle dernier Davance nous savions qu'il faudrait nous arrêter à l'orée de la terre promise et nous borner à saluer dans la réorganisation sur des bases durables de l'Archeologreal Survey de Hade Laube des temps nouverux

Le temps écoulé depuis 1905 n'a d'ailleurs pas ét. complètement perdu pour nos études Nous avons pu dans l'intervalle faire un second séjour en Indo-Chine, accomplir le péleimagé du Boro-Boudour de Java, rendre de nouvelles visites aux collections asiatiques de Beilin et de Londres, her connaissancé. avec celles de New-York et de Boston. A Paris même il noue a été donné de vou se déballer les causses de la mission en Asic centrale de M P Prilior, s'imprimei les beaux albums rapportés de Chine par Éd Chavannes, s'organiser d'intéressante expositions orientales aux musées Guimet et Cernuschi Enfire les belles publications annuelles de l'Archæological Survey el le don libéral de ses photographies nous ont permis de suivre de loin les premières fouilles méthodiquement conduites qu'i aient été exécutées dans l'inépuisable sol du Gandhâra. De ceo communications, de ces evamens, de ces voyages sont sortio divers articles (1) dont nous avons pris la liberté d'utiliser ici quelques pages sans nous astreindre à les mettre entre guillemets m à en changer mutilement la teneur : on excusers d'autant plus volontiers ces quelques répétitions que nul nes'en serait probablement aperçu si nous ne nous étions criobligé de confessei notre scrupule

A la liste des personnes que nous avons déjà remerciées dans l'avant-propos de notre premier volume — et parmi lesquelles nous avons à déplorer la perte du regretté James Bongiss — nous devons ajouter les noms de Sir John Manshull, Sir Aurel Stily, D'D B Spoover et Mi. H. Hargheaves, de l'Archæological Suivey de l'Inde; de M T. A. lovel, du British Museum, etc Aous avions encore pris plaisir à signaler dans le corps de l'our

vrage l'assistance que nous avions reçue, entre autres maîtres ou confrères en orientalisme et en archéologie, d'Auguste Вакти et de Georges Реккот, d'Édouard Силуанке et de Raphael Реткоссі. Ce que nous imprimions de si grand cœur en marque d'affectueux respect ou de cordiale amitié n'est plus aujourd'hui, après tous ces délais, qu'un hommage à leur mémoire

A. F.

Paris, mai 1918.

#### LART GRECO-BOUDDHIQUI

| HIVAN-TSANC Travels | Thomas Watters, On Fuan Chwang's Iracle in India<br>(629 645 A D) edited by T W Rivis Davies and<br>S W Bestell (Oriental Translation Fund, new<br>Series vol VII VV) 2 vol petit in 8°,-Londres, |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                     | 1905                                                                                                                                                                                              |

Lotus de la Bonne Loi,

T

éd Saddharma jundarila (dited by Prof II kias and
Prof Besse Nasino Bibliotheca Buddhica \ Un sol
in 8° Saint Pétersbourg, 1912

Idem, trad

Eug Burvour, Le Lotus de la Bonne Los, traduit du
sanserit Un vol in & Paris, 1852 — Cf la traduction de H Kens (S B E t XXI), Oxford.

Milinda panha, éd The Utlinda-panha, being Dialogues between King Mihada and the Buddhist sage Någasena The Pèli Text edited by V Tapsckner. Un vol in 87, Londre-1880

Idem, tead

The Questions of King Il linds translated from the Palt by T W Rurs Davids 2 vol in 8° (S R F, t XXV XXXVI) Oxford 1890

Rivs Davids, D alogues

Dialogues of the Buddha, translated from the Palt by

RHYSDAVIDS, D alogues of the Buddha, trunslated from the Palt by
T W RHYS DAVIDS 2 vol in 8°, Londres 1899.
Part II 1910 (Sacred Bools of the Buddhust;
vol II III)

Suith, Cat

Catalogue of the Coins in the Indian Museum Calcutta
including the Cribinet of the Verlic Society of
Benjal Vol I, by Vincint & Smith Un vol 111-8°
Oxford 1906

Stein, Ancient Khotan M Aurel Stein Ancient Khotan, Detailed Report of

archivological Figlorations in Chinesa Turkestan
carried out and described under the orders of
H. M. Indian Government vol. I text vol. If
planches a vol. in & Oxford 1907

ldem, Descri Cathaj
M. Auril Striv. R. in a of Descri Cathaj. Person I Auril
tre of Explorations in Central Sas and Western

most China a vol in-8", Londres 1912

#### LISTE DES TITRES AFRÉGÉS

Vocet, Cat Mathurd J Ph Vocet, Catalogue of the Archaeological Mus unique Mathurd Univol in-8° Allababad, 1910

WHITEHEAD, Cat

R B WHITEHEAD Catalogue of Coins in the Panjab Mu
seum, Lahore Vol I, Indo-Greek Coins Unvol 19-8°
Oxford 1914

Nous convenons de designer par l'indication abrégée de  $\chi^I$  . It a planche qui sert de fronti  $\chi$  ice au premier volume

## L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA.

### TROISILME PARTIE

LES IMAGES

CHAPITRE \
IES CASTES INCLRIEURLS

(est-il besoin de le dire?) par pure curiosité scientifique que nous allons tacher de mettre des noms sur toutes ces figures aujourd'hui déteintes ou dédorées. Toutesois nous ne devrons pas oublier que la plupart ont servi de prototypes à des images encore entourées de la vénération populaire dans une grande partie du Vieux monde. Par là leur cas est tout à fait analogue à celui des œuvres de l'art chrétien que contiennent les grandes collections publiques d'Europe. Outre leur intérêt esthétique reconnu, elles sont susceptibles de reprendre du jour au lendemain une valeur religieuse; et, de même que des copies du Louvre vont orner les murailles de nos églises, nous avons vu des moulages du musée de Lahore occuper une place d'honneur dans les pagodes de Bangkok. Ainsi entendues, les recherches d'archéologie bouddhique rejoignent l'histoire contemporaine de l'Asie, et la plupart de nos théories sur le passé n'achèveront de se vérifier qu'à condition de s'accorder avec la réalité présente.

Pour percer à jour l'identité de ces images et pénétier aussi avant que possible dans leur intimité, nous continuerons tout naturellement à nous servir, selon la méthode que nous avons adoptéc, des écritures sacrées du Bouddhisme. Leur verbiage achèvera de nous fournir, bien que de façon souvent incidente et toujours très dispersée, les renseignements dont nons éprouvons le besoin et que nous resuse le mutisme des pierres. Mais nous serons loin de négliger le témoignage direct de celles-ci. S'il est peu explicite, il a du moins pour lui d'être invariable; et, sur bien des points, il pourra suppléer à ce que les textes ont négligé ou dédaigné de nous dire. Enfin il va de soi que l'identification déjà acquise de nombreux bas-reliefs nous sera ici d'un très grand secours. Chacun d'eux forme un tout organique, composé de parties : ils sont faits de nersonnages comme les phrases sont faites de mots. Or ce sont justement leurs protagonistes que nous allons retrouver promus à la dignité d'idoles. Pour s'être ainsi isolés du contexte des épisodes légendaires, il va de soi que leur signification n'aura pas changé.

257 b et I, p 534) Le serpent était le bon Mucilinda (I, p. 414) ou quelque autre Naga (cf fig. 224-227 et 317), le taureau représentant la constellation de ce nom (fig. 391; cf. fig 175-176, 413, 440), et le fidèle Kanthaka (fig. 163, 181-185, 301) figurait avantageusement le cheval, etc Il n'était pas jusqu'au poic qui ne parût au moins en effigie pour servir de cible dans l'épisode du etir à l'arce (1), tandis que le moutou est la monture favorite du Bodhrattva dans les jeux de l'enfance (A S I , Ann Rep 1906-7, pl XXXI a, et 1911-12, pl XXXVIII, fig. 5). Par ailleuis nos sculptures nous montreraient encore de nombreux éléphants (fig. 92 c, 138, 144, 149, 169, 265, 267-269, 297 d), des hons (fig 88b, 91-92, 144, 158, 246-247, 340, 370, 421, 432), des antilopes (fig. 143, 187, 217, 220, 246-247, 432), des chameaux (fig 195 et 300 b), des paons (fig 246), des oies (pl VI), des perroquets (fig 338, 374) et des coqs (fig 372-373), sans parler des dragons, guffons (fig 90, 277, 394, 401) et autres animaux funtastiques. Plus tard même on voudra que rien ne manque à cette inchagerie pieuse, et autour du lit de mort du Maltie on groupera toutes les bêtes de la création, jusqu'aux reptiles et nux insectes (fig. 283). Mais nous n'avons pas ici à suivre l'imgerie bouddhique dans des raffinements et des complications où elle n'était pas encore tombée, et il suffit d'indiquer en passant que l'école du Gandhira contenait tout au plus l'amorce de ces futurs développements. Elle n'insiste et ne nous invite véritablement à insister que sur les différents types à forme humaine ou quasi-humaine.

Même ainsi délimité, il est à craindre que notre sujet ne nous entraîne à d'excessis développements. Nous l'avons dépt constatés : il n'est, ou peu s'en fout, aucune catégorie de dieux ni aucune condition d'hommes qui n'ait occasion de paraltre sur l'un ou l'autre de nos bass-reliefs. Interminable s'annoncerait la liste des personnages dont nous aurions successivement à mentionner et à préciser l'identification, si nous ne prenions le parti de ne relever avec quelque détail que ceux qui ont paru à nos sculpteurs mériter les honneurs d'un traitement à part et qui s'imposent de ce sait à l'attention de l'iconographe. Cette première difficulté écartée, notre tâche n'est pas encore aussi allégée qu'on pourrait l'espérer. Au fur et à mesure que se présenteront ces diverses figures, il ne suffira pas de les décure : qu'elles appartiennent à la réalité ou à la fable, il nous faudra encore en définir la nature et en déterminer le rôle. Dans des branches plus avancées de la philologie, l'archéologue se contenterait de se reporter sur tous ces points et de renvoyer du même coup le lecteur à quelque bon manuel d'histoire ou de mythologie : c'est là une ressource qui fait encore presque totalement défaut en matière d'indianisme(1), et il nous faudra y pourvoir par nos propres moyens, fût-ce au prix de quelques longueurs. Ces embarras sont l'inévitable rançon de la relative nouveauté de nos études. Déjà l'examen des bas-i eliefs légendaires, une fois rangés dans leur ordre biographique, nous a contraint à tracer les grandes lignes d'une vie du Buddha; cette fois, notre entreprise de classer méthodiquement les notices, si brèves soient-elles, des diverses images aboutira non moins forcément à esquisser une revue rapide de la société indienne et de la mythologie bouddhique. Puisque nous ne saurions échapper à cette nécessité, il serait oiseux de se demander s'il convient de s'en réjouir ou de s'en plaindre : du moins nous feronsnous une loi de ne retenir, parmi les renseignements que nous fournissent les textes, que les traits nécessaires à l'intelligence des sculptures.

Quel mode de classification conviendra-t-il cependant d'adopter

O Signalons cependant (avec toutes réserves sur l'époque à laquelle il prétend rapporter les renseignements tirés par lui du commentaire du Jataka sur la sociélé indienne) l'etude du D'R Fick, Die sociale Ghederung im nord-östlichen Indien zu Buddha's Zeit Mit besonderer Berucksichtigung der Kastenfrage hiel, 1897. pour des personnages de caractère et d'apparence aussi disparates? Nous devrons évidemment choisir celui qui sort le plus spontanément de la nature même des choses. Or le monde indien en général - et en particulier le monde bouddhique - se partage de prime abord en deux groupes très inégaux, mais foncièrement distincts : d'une part se presse la multitude de ceux qui vivent de la vie courante, se marient, fondent une famille, qui font en un mot ce que leurs ancêtres ont fait; de l'autre se tient à l'écart la petite troupe d'élite qui, rompant en visière avec les us et coutumes du vulgaire et renonçant aux plaisirs comme aux devoirs ordinaires de l'humanité, abandonne l'état sédentaire de «chef de maison n pour embrasser la vie errante et chercher le salut dans l'ascétisme du religieux. Nous aurons à étudier particulièrement ces deux types dominants dans leur réalisation la plus haute, celui du laïque dans le Bodhisattya, celui du moine dans le Buddha : mais chacune des deux espèces comprend à son tour nombre de variétés. Assurément au sein de la communauté bouddhique toutes les distinctions sociales s'effacent, selon le mot attribué au Maître (1), de la même facon que toutes les rivières se perdent dans l'océan. Hors de ce cercle restreint nous continuerons à nous heurter au fait qui commande toute l'étude de l'Inde, à savoir la caste. Nous voyons un ordre hiérarchique s'instituer immédiatement entre nos divers personnages humains et se marquer au dehors par l'aspect du costume, les insignes du rang, les outils du métier : ce sont même ces particularités plastiques qui nous intéressent tout spécialement ici. Mais les castes n'existent pas seulement chez les hommes. L'Indien en imagine entre les bêtes, voire entre les minéraux(2) : il en reconnaît de même parmi les dieux. Bien mieux, on ne tarde pas à s'apercevoir qu'aux degrés correspondants de l'échelle les marques extérieures des catégories divines sont en étroit rapport avec celles des classes humaines. On ne saurait sé-

<sup>(1)</sup> Cullaragga, dans Vinaya-Pitala, " Jataka, nº 25; P. C. Ror, History X. 1, 4, etc. of Hindu Chemistry, p. 100.

parer les géntes inférieurs des petites gens ni davantage les dieux des rois sans se condamner à de perpétuelles redites. A négliger de propos délibéré des rapprochements qui s'imposent, on s'exposerait même à des inconvéments beaucoup plus graves ce sei ait notamment compliquer à plaisir, sinon rendre inextricable la solution de certains problèmes iconographiques, comme par exemple celui des Bodhisattias. Nous aboutissons donc en honne méthode à distinguer — pour des raisons d'ordre plastique, ainsi qu'il sied à une étode d'archeologie, mus correspondant à des différences intrinsèques — d'une part les religieux et de lautie les laïques, puis, parui ces derniers, qu'ils soient humains ou divins, qu'ils habitent les eaux ou les airs, la terre ou les cieux, les gens de haute, de moyenne et de basse caste

#### \$ 1 PARIAS ET DEMONS

Qu'on ne s'attende pas à trouver, pas plus sur nos sculptures que dans la realité, la division tranchee en quatre classes qu'avaient imagnée les théoriciens brahmaniques, et qu'après lant de siecles d'efforts ils n'ont pas encore reussi a imposer pleinement à la complexite des faits. Pour commencer, il ne peut être question d'une caste unique de plébéiens. Il n'y a l'à qu'une étiquette commode pour ramener artificiellement à l'unité quantite de pauvres bères, appartenant à des tribus ou à des professions méprisées, et tenus plus ou moins rigoureusement en marge de la société in dienne, tels que r'aiseurs de tours, marchands de porc, de volaille ou d'alcool, chasseurs, bouchers, acteurs, musiciens et lutteurs n'elle que les paries humains, toute une basse pègre de démons, de larves, de spectres et de gnomes, qui forment égale

(1) Lotus de la Bonne Lot trad Berrour p. 168 et 280 éd. Kray et Navio f. 276 et 480 le saund la (fabricant et vendeur d'alcool) nous est foirm par ce dernier texte une variante donne sai nila (soldat) ment les couches inférieures de la hiérarchie divine, «Râksasas, Prêtas, Picâcas, Pûtanas, Krityas, Vêtâlas, Kumbhândas, etc. (1). Hâtons-nous de déblayer la scène de cette populace d'hommes et de dieux pour laisser la place libre aux protagonistes

LES PARIAS - Nos idées occidentales pourraient nous induire à assigner la condition la plus basse et la plus méprisée aux esclaves les monuments figurés ne viennent pas corroborer cette opinion Ils nous montrent en effet dans Chandaka le type de la esclave né dans la maison » (cf l, p 318) sous un aspect qui rendrait impossible de le distinguer d'un homme de bonne famille (fig 178-187, 301, 447) seul son rôle dans l'abhiniskramana (I, p 352) le désigne sans conteste à notre identification Évidemment, en dépit de ses humbles fonctions, la familiarité du maître faisait déjà un personnage de ce palefrenier 10yal. Du moins son aspect n'avrit rien de repoussant et sa seule approche n'etait pas une souillure comme celle du mâtanga ou cândâla que nous avons cru reconnaître sur la figure 250, convert, tel que les textes nous le décrivent, « d'un pagne et d'un manteau crasseux » Nous avons dérà noté que le bas-relief le localisait bien aux portes de la ville, là ou est obligatoirement le séjour de ces sortes de gens, mais nous ne voyons dans sa main ni le vase de terre ébréché qui lui servait normalement d'ustensile, m la chiquette par laquelle il devait mettre en garde ses contemporains contre son impureté morale comme le Kpieux de notre moyen âge contre sa contagion physique (2).

Nous avons encore vu défiler nombre de pauvres diables d'une condition guère plus relevée Outre l'indication générale donnée par la pauvreté de leur vêtement, quelque attribut nous a renseigné plus spécialement sur leur profession. Ainsi nous avons rencontré

<sup>(1)</sup> Lotus de la Bonne Los, tra 1 p 240 el p hos Cf Wdtanga jataka, nº h97 (éd 11.1 379) Mare, x, 51 et sur , De

tyacadana, p 421 (ou cest en qualité de candala et non de bourreaux que les exécuteurs out une ghantd à la main), l'a mies, chap ave, ele

par deux fois le chasseur (lubdhal.a), tantôt comme ministre des vengeances de l'ancienne épouse de l'éléphant Saddanta (fig. 138), tantôt comme partenaire du Bodhisattva dans l'échange des costumes (fig. 187 b) Autant son rôle était répugnant dans le premier



bis 3ot — In before De Chinding et de Kryfring (cf. 1, p. 367-368)

Wester de Lahore, nº 116 Hauteur om 36.

épisode, autant dans le second il devenait édifiant et digne d'être attribué, comme nous l'avons vu, à un dieu déguisé. Dans les deux cas nos bas-rehefs nous montrent un homme vêtu d'un simple pagne, la tête et les pieds nus; et, si nous avons pu discerner son cruel métier, c'est iet à son arc, là à son frideau de gibier que nous le devons. Dans le même appareil se présente également le barbier (fig. 236-238) nous ne l'identifions avec sûreté que grâce

10 à la trousse de bambou qui pend a son bias gauche et au rasoir arrondi en foi me de demi-lune qu'il manie de la main droite. A son tour le coupeur d'herbe (fig 197-198) ne se distinguera que par sa gerbe et sa faucille Enfin nous ne reconn ûtrons le laboureur (1)

bravi quà leur massue (fig 266 et 302) Le type de ces derniers mente de nous arrêter un instant cai il revient à plusieurs reprises sur nos sculptures. Nous lavons vu

quà sa charrue et a son aiguillon (fig 175-176 et 413) et les



Fig 302 - Bravi (cf fig 266) Musee de Calcutta nº G 12 Hauteu om 20 CIANI P 20

revêtir tour à tour par les jeunes Câkyas dans les luttes sportives (fig 171 b et 172 a) et par le Malla de la figure 288, et déjà nous n avons pu nous empêcher de noter son cu actère réaliste (I,p. 334). c'est celui de l'athlète de métier (cf fig 303) le développement exagéré de ses muscles et l'exiguite de son costume évoquent aussi tôt le souvenir de ces « geants nus » (mahd nagna) que les textes nous montrent au service des puissants personinges du temps passé Açoka pour sa part en a deux qui lui frayent son chemin ou veillent sur lui aux portes de sa capitale, mais son frère et rival Susîma

Comparer la description de Màra en laboureur dans le Samyutta nikaya IV a q (61 I Free trad dans

II C WARRES Buddhism in translations, p 300 on f Windiscu Mara und Buddha p 104)

en possède également un, nommé Bhadrayudha. La preuve qu'en dépit de leur force prodigieuse nous avons bien affaire à des hommes et non à des génies, c'est qu'après la mort de son maître Bhadrayudha entre dans l'ordre bouddhique (1), ce qui est interdit à tout être «non humain» (a-manuvya). Telles seraient, si l'on peut dire, les racines indiennes du motif; il est aisé d'en piévoir d'avance l'interprétation hellénisante; et il paraîtra dès lors naturel qu'un



Vio. 303 — Lurreins (cf. fig. 171 b et 172 a)

Musés de Calcutta, nº G 82. Hauteur om 28

Cl. AMI, pl. 158.

simple assassin à gages (celui de gauche sur la figure 266), la main droite appuyée sur sa massue renversée, puisse affecter exactement la pose de Héraklès au revers des mounaies des Kusanas<sup>(2)</sup>.

Du type puissamment muselé de ces spadassins, on peut à présent rapprocher celui du brigand Angulmâla. Les fouilles du Dr D. B. Spooner à Sahri-Bahlol<sup>(3)</sup> (1910) viennent de permettre à M. J. Ph.

(i) Divydendana, p. 372-373. Erret, Handbook of Chinese Buddhism, p. 104, et ses sources chinores curraent done tort de consulérer les mahá nagna comme des esprits. — Le Lalda-tutara (él., p. 200, l. 21, et Irad, p. 176) attribue aux jeunes (ák), av que gardent les

portes de Kapilavastu la force d'un maka nagna Cf encore Aradana-sataka, nº 88 (11, 8), etc

on Ganovan, Cat , pl XXV, 1-4, et ef notre planche V, 13

(3) Il semble, d'après le témoignage concordant du D' D. B. Secosum et ele Vogel d'identifier ce criminel personnage, assurément le cas le plus désespéré qu'ait jamais converti le magnétisme personnel du Buddha. La figure 304 ne le met pas en scène moins de trois lois. A droite il se prépare à égorger une femme, apparemment



Fig. 304. -- Le contression du beschap incellule.

Musée de Peshawar. Provenant de Sahri-Bahlol.

Fonilles du D' D. B. Srootes (1910) Photogr de l'Archeol y est Surrey

sa «centième», d'autres disent sa «millième» victime : la tradition populaire, docilement répétée par les textes, voulait même que ce fût sa mère<sup>(i)</sup>. Déjà il la tient par une mèche de sa longue chevelure flottante en même temps qu'il lui appuie sur la hanche son

Sir Aurel Strix, qu'il faille décidément écarter pour le nom de ce village l'orthographe Shahir t-Bahlol que nous avions d'abord adoptée (1, p. 11-12) parce qu'elle avait l'avaniage de présenter un sens

" Hicay reave, trad Stan. Jeury, I.

p 294; trod. S. Beal, II, p 3; trod Watters, I, p 381; Sp. Hardy, Manual, p 249 et suiv., Biolyster, Vie, p 233; Fa-mer, chap 22; Converses, Cong cents Contes, I, p. 148 et suiv.; Thero-gratha, coly, cle. genou gruche, qu'and il est arrêté par l'intervention du Bienheureux vers lequel il se retourne Toutefois celui ci, ne pouvant regarder de deux côtés à la fois, ne lui fut free que vers la gruche, au



Fig 3 5 - Engage 7 9 néve stier Museum fur Folkerkunde (Berlin) Hauteur om Jo

moment où le bandit, furieux d'avoir éte dérangé, se precipite dans un montement sudent comme pour fuire voler d'un seul coup de son glave, rejeté en arrière par dessus son épaule gruche, la tête de l'importuin Mais la douceur bienveillante du Maître a site fut de briser le brutal élan du meurtrier profes ionnel Pour la troisième fois le voici prosterne à terre (1) par un geste renouvelé

( Sa ma n a laussé échapper son et u telas et not s'ant ns ern voir sur la photopraphie que la pointe du plaire s'éta t spontan ment moud étée comme jal s des figures 139-141, il a répandu ses cheveux sous les pieds du Bienheureux. La scène prend ainsi tout à fait les allures d'un vydkarana (cf. I, p. 275) comme si le brigand d'aujourd'hui était destiné à devenir un des Buddhas de l'avenir, et cette contamination avec la « prédiction de Dîpañkaia » cadre singulièrement avec le rôle que le cas singulier d'Angulimâla devait plus tard jouer dans la doctrine mahayaniste (1). Le fragment du musée de Berlin (fig. 305) ne nous le montre - et encore très imparfaitement - qu'au moment où il se lance contre le Maître. Nous l'apercevons également de dos, la main gauche tenant toujours la gaine et la main droite repliée le glaive. Mais ici sa coiffure caractéristique laisse voir, plus clairement que sur la figure 304, qu'elle est bien faite, confoi mément à la légende, d'une « guirlande de doigts » coupés à ses victimes (2). Si l'on met à part ce signe particulier qui ne fait que traduire le surnom d'Angulimâla, on constatera que son costume se réduit au pagne des gens de basse caste.

A côté de ces personnifications de la force physique, nous devons ranger les soldats, également assez fréquents sur nos bas-reliefs (fig. 31, 201-204, 292); mais cette fois ce n'est plus dans leur musculature, c'est dans leur costume que nous avons cru rencontret des détails empruntés à la vie réelle, depuis le loud harnachement des mercenaires grees jusqu'à l'équipement léger des auxiliares indigènes (cf. 1, p. 402-404). Nous retrouverions par exemple dans les tectes comme sur les monuments (fig. 356; 36; 16; 227, 270, 373, 402) leur glaive large et génétalement court. De même leurs cuirasses nous avaient déjà rappelé les.

les traits de l'ormée de Mára, d'une fleur de lotus Toutefois M. J. Ph. Yoozt. reconnaît dans ce detail la «couronne de d'agis» dont il va être questron. C'est là un point dont l'examen direct de la pierre permettrait seul de décider.

<sup>(1)</sup> Cf kens, Histoire du Bouddhisme indien, t II, p 409

<sup>(2)</sup> Hiday-reaks (loc land) spécifie bien qu'il s'agit d'une couronne

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> ARREY, Indian, XVI (cf. NERROUE dans STRABOY, XV, 1, 66 · μαχαιραν πόλατέταν τρέμηχων), dit que la longueur de ces épées «ne dépasse jamais trois coudrés» (soit environ 1° 35) «êle n'en altent pas deux sur les monuments de

cataphractes écailleux de l'Asic antérieure nous aurions aussi bien pu en rapprocher les armures tibétaines et japonaises, car elles sont faites, comme celles ci, de plaques reliées par des cordon



I to 306-307 — Soudits no L'année de Mana (cf. fp. 201-204)
Fig. 306 Musee de l'abore, n° 461 Hauteur on 32
Fig. 307 Musee de Labore, n° 5/11 Hauteur on 41

nets (1) Il va d'ailleurs de soi que soldats de métier ou nobles personnages portaient a loccasion le même habit de guerre. C'est d'une pareille cotte d'aimes qu'est revêtu sur ses monnues le roi

nous connus of Barbut, pl XVII 1 et Ajanta fig 37 38

O Leur mode de fabrication vient d'être définitivement éinedé par les trou villes de Sir Aurel Strin, Ar cent Khotan p a5a et Add XVI, Runs of desert Cathay t I, p 443 et fig 138 — Voir aussi pour l'A syile Lanan Mon of Anneck, I pl. 18 20 28 Borra Mon de Annec, I jl 49 60 62 77 etcl Paissz p Avenyes Mon egyptiens, pl. 46 Faut il rappeler les force plumate (faites de lamelles imbriquées) des Parties dans Jestin 11 2 etc. 9

Kuşana Vasudèva (pl. V, 15 et 17) (1) et sur nos bas-relies tantôt (sig. 373) un général des génies, tantôt (sig. 201, 204, 402, 404) le dieu Mâra en personne.

Les démons et les grotfsques. - Aussi bien quelques-uns de ces prétendus guerriers appartiennent en fait à l'aarméen de ce dernier (cf. encore fig. 307, en bas) et ne sont par suite que des démons déguisés; mais cela n'empêche nullement que leur déguisement n'ait été copié d'après nature. C'est ainsi qu'aujourd'hui des figures furibondes de soldats européens ont pris la place des anciens dvárapála à la porte des palais indiens (2) ou des pagodes d'Extrême-Orient : tant l'imagination indienne, hon moins que la chinoise, transforme volontiers en diables les étrangers. Qu'elle sût d'ailleurs où puiser dans son propre fonds, les références précédemment données (5) le prouvent; et nous ne reviendrons pas plus sur les sources indiennes que sur les reproductions tibétaines de toutes ces figures démoniaques. Nous ne nous attarderons pas dayantage à y rechercher l'origine de plus d'une des fables débitées par les Grecs sur les prétendues peuplades monstrueuses de l'Inde (4). Enfin nous ne nous étendrons pas sur les curieuses analogies que certaines d'entre elles présentent avec les créations de notre moyen âge : nous avons déjà dit que leur intérêt justement consiste en ce fait qu'elles pourraient aussi bien figurer dans une tentation de saint Antoine que du Buddha, dans une «destruction du sacrifice de Daksa» que dans un Jugement dernier. Notons seulement, sans sortir de l'Inde, que tous leurs traits (yeux torves, chevelures hérissées, dents proéminentes, langue dardée, faces abdominales, têtes d'animaux (5), etc.)

<sup>(</sup>b) Cf. Gardner, Cat, pl XXIV, 8-14, et V Suita, Cat, pl XIII, 8-11.
(c) Cf Th Block, Z D. M. G., 62,

<sup>1908,</sup> p. 371.
(\*) Cf I, p 404, n 1; sjouter Mahábhárata, Sauptika parran, 7, Bhágaeatapurána, IV, 2-7, etc.

<sup>(4)</sup> Cf par exemple Stranov, xv. 1, 57.
(5) Nous devons rapproched du génie à
tête de bouc de la figure 20 à le Naigamean des Jaines (cf. Epigr. Indica, II.,
pl. II ou A. M. I., pl. 186, et plus bas.,
p. 123, n. à) Pour des figures analogues
en Auc centrale, et. A. Gaitweste, Alb.

reprinitiont plus tard sur les images dites tantriques, et qu'à ce moment des textes nouveaux nous permettront de donner des noms n toute cette racaille iconographique (i) Les livres dont nous nous sommes servis jusqu'ici ne condescendent pas à une exposition aussi



Fig. 308 309 — Three chartesques

I'b 308 Musee de Calcutta P & I Ha trur om 15

Fig. 309 British Museum Hauteur om 19

détailée de ces superstitions populaires tout au plus nous per mettent-ils de dire à quelles couches inférieures de la mythologie in dienne appartiennent ces prototypes gandháriens d'une bonne part du panthéon bouddhique postérieur Ce sont eux sans doute qu'ils

Auk Turk fg 57 59 et (avec tête déléphant comme sur notre frure 307) 312 en Clane et bl. Carravis Husson arche lynge êtu la Lêne explentionale pl. 121 122 et 1 p 311 (Cl. leonore bo thispse II partie stratus - n.

introduction — I our les croyances pi puls res encore courantes sur les diverses espèces de l'histe voyes. V. Groore la Introductio in the popular I el oun and Folk-lore of Vorthern Ind a. p. 155 et su v. désignent sous ces noms de pieden et de rillenta, que nous ont rendus familiers les légendes du Kaçmir et de Geylan. Une contreépreuve à cette assertion nous est aussitôt fournie par les fresques d'Ajanță qui, au vi siècle, représentent encore exactement de même, au sexe près, la horde grimaçante des diables de Mâra et celle des goules authropophages de Simbaladvipa (0). Remarquons en passant que nos textes nomment en même temps qu'eux les préta on e trépassés : or nous ne nous souvenous pas d'avoir aperçu au Gandhèra le type de ces larves ou spectres, au ventre en forme d'outre et à la bouche en trou d'aiguille, qui plus tard ont leur place marquée dans toute représentation bouddhique de l'univers (0).

C'est surtout à propos de ces diverses sortes de démons que la virtuosité de nos artistes s'est ingéniée à créer des figures hideuses ou grotesques : aussi serait-ce le lieu d'étudier -- si nous pouvions nous attarder à loisir - le sentiment et les procédés de la caricature dans l'école du Gandhâra. Comme on devait s'y attendre, sa verve satuique s'est surtout donné carrière chez les têtes en mortier de chaux, si aisées à égayer ou à déformer d'un pre-te coup d'ébauchoir dans la matière encore molle. Nous avons déjà expliqué plus haut la provenance des quelques épaves de ce geme qu'ont recueillies les musées (1, p. 195-196), mais nous n'enavons encore montré aucun échantillon. Les figures 308-310 ne manqueront pas de nous divertir comme de bonnes plaisanteries que tant de siècles n'ont pu refroidir. Elles témoignent d'un sens caricatural dont il importait au moins de signaler l'existence. On voit même qu'à l'occasion la salire sculptée n'épargnait pas plus le moine que le brahmane : l'hébétude idiote du jeune novice à la tête rasée, que soulignent si lien, parallèlement à ses sourcils relevés, les coins rabaissés de sa bouche bée (fig. 308), ne le cède en rien, au point de vue du ridicule, à la laideur grimaçante du vieil anachorète barbu (fig. 309). Et qu'on ne vienne pas dire qu'il ne s'agit là, tout

<sup>(1)</sup> Ajanta, pl 8 et 7h - (1) Cf Iconogr bouddhique, 2" partie, p 75.

compte fait, que de fantaisies exceptionnélles dues à quelque lumoriste par hasard égaré au Gandhára: rien n'est plus aisé que de suivie cette veine drolatique, se prolongeant à la faveur de l'influence de l'école aussi hien dans l'Inde que dans l'Asie centrale. D'one part la fresque d'Ajantá représentant la Tentation du Buddha est un véritable concours de grimaces, de l'autre tel masque de Tourfan que nous empruntons à M. Grünwedel (fig. 524)

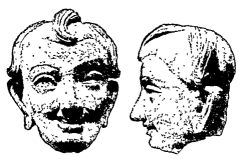


Fig. 350. — Tire couldes (lace et profit). Bruish Museum, Hauteur om 19

se distingue sans doute des deux images gandhâriennes des figures 308 et 309 par la proéminence de ses yeux evolvités; mais par ailleurs son effet comique est obtenu exactement à l'aide des mêmes procédés. C'est à savoir, comme dans la figure 300, la désiation de l'arète du nez et la dissymétrie voulue des deux mottes du visage, et, comme dans la figure 308, le détail familier de la bouche ouverte laissant voir la rangée supérieure des deuts à côté de ces charges d'atelier, des têtes du genre de la figure 310 — qui avec son crâno comiquement orné de quatre mèches et son lularité narquoise, semble sur le point de tirer la langue au spectateur — savent être, sans presque forcer aucun trait, d'une bonne humeur irrésistible. Elles nous acheminent en même temps, par leur évidente fidélité à la nature, vers les types si fortement réalistes des figures 311-312. Devant celles-ci nous ne savons déjà plus très bien si l'artiste s'amuse encore à outrer ou s'il se borne à croquer sur le vif la physionomie particulière d'un individu, voire même les signes caractéristiques d'une race. Mais bien que de la caricature au réalisme il n'y ait qu'une transition insensible, nous ne pouvons néanmoins mélanger les deux questions; et nous devrons attendre de nous trouver en face de spécimens certains de donateurs avant d'aborder le problème ethnographique posé par la sausissante variété de tous ces masques humains (cf. plus bas, p. 100).

Les gévies. - Hâtons-nous cependant de reprendie le fil de notre essai de dénombrement. Prêtas, Râksasas et Piçâcas, en leur qualité de mauvais esprits, ne nous sont guère nommés que parmi les ennemis du Bienheureux, et c'est pourquoi nous les avons compris sous la dénomination commune et mal famée de « démons ». Les dieux mis à part, nous réserverons le nom mieux porté de « gémes » aux autres êtres surnaturels qui sont au contraire régulièrement cités, au début des sûtra, dans l'énumération stéréotypée des adorateurs du Maître, «Nâgas, Yakşas, Asuras, Garuḍas, Kimnaras, Mahoragas 7(1). Certains textes même, comme celui de «La grande Assemblée», font venir «des dix mille mondes» des multitudes infinies de divinités nommément désignées, à l'unique fin de rendre hommage au Buddha (2). Il va de soi que nous n'avons pas la prétention de les apercevoir toutes, pas même d'en voir autant que ceux des moines qui en voyaient le moins et pour lesquels "une centaine seulement était visible ». Comment se flatter

<sup>(1)</sup> Cf par exemple Duyatadana, p. 91, 290, etc " Mahasamaya-s", Digha-nihaya, II,

<sup>261 (</sup>trad dans Bays Davids, Dialognes of the Budlha, part II, p. 282 et suiv., ou Grinblot, Sept Suttas pilis)

de pénétrer exactement, après tant de siècles, le secret toujours si trouble et si vague de ces superstitions populaires, comment deviner quelles sortes de numina évoquant jadis à l'imagination de gens qui ne sont même pas nos ancêtres ce qui n'est plus pour nous que des nomina? Aussi bien c'est en vain que sur telle de ces catégories nous interrogerions nos documents : ils ne donnent pas

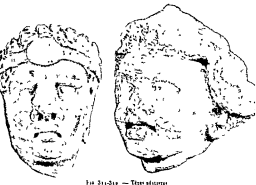


Fig. 31. Musee de Lahore. nº 3149. Provenant de M. hammed-Naras (f) Hauteur. o.m. s' Fig. 31s. Musee de Lahore, nº 3159. Provenant de Nos Taneas (f) Hauteur. o.m. s.J.

Impression de savoir eux-mêmes tien de précis sur leur compte les Mahoragis on "grands serpents", ne semblent par exemple qu'un terme machinilement répété et auquel ne correspond au come forme spéciale "apparemment ils auront été englobés dans li clim apparenté des Mgas (et plus lass, p. 29). D'autres fois, comme à propos des kiminatas, les conceptions praissent avoir été des plus flottantes. Nous avoirs de ja constaté que cette designation s'est.

22

attachée dans l'iconographie postérieure d'une part à des personnages à buste d'homme et à corps d'oiseau, de l'autre à des êtres humains à tête de cheval, tandis qu'une inscription de Barhut désigne amsi des êtres à buste humain terminé en feuilles (1) : il s'ensuit que nous serions autorisés à ranger également sous ce chef soit les gémes, ailés ou non et sortant à mi-corps de rinceaux, qu'on trouve répandus jusqu'en Asie centrale (2), soit les centaures (3) familiers à l'école du Gandhâra comme à la vieille école indienne (cf. I, p. 210-212).

Ceci nous induit aussitôt à faire un curieux retour sur le premier chapitie de notie seconde partie (chap. iv). Quelque chose est en esset intervenu depuis, qui a sortement changé notre point de vue, nous voulons dire la lecture des bas-reliefs et l'expérience acquise de leur caractère foncièrement indien. A la vérité nous avions pris la précaution de saire remaiquer (I, p. 204) que nombre de prétendus « motifs décoratifs » pouvaient avoir « cu pour les initiés un sens traditionnel ou même une intention pieusen; mais à ce moment nous nous préoccupions avant tout de leur aspect extérieur. Plus soucieux à présent du fond que de la forme, c'est au contrane le sens intime de ces sculptures que recherche iétiospectivement notie legald. Là où nous n'avions voulu voir que des centaures, des victoires, des atlantes, des tritons ou des amours, nous inclinerions maintenant à reconnaître des personnages de la mythologie bouddhique et à les affubler bon gré mal gié de noms indiens. Tout nous y invite. Ge sont des Yaksas et

<sup>(9)</sup> Pl XXVII, 12 la pierre est brisée, mais rien ne garantit que, comme le veut Curringuam, ibid , p Gg, ils aient en des - jambes d oiseaux -

<sup>(1)</sup> Ancient Khotan, t II, pl LVI, Idikutscharr, pl XIX

<sup>(1)</sup> Peut-être même le suparna de la fi gure 89, les deux types tendant à se confondre (cf plus bas, p 40) Rapprocher d'autre part la l'alemi accamulhi (Jat .

n° 432) des balustrades de Bodh gayà (Rijeydralik Mitra, Buddha-Gaya, pl XXIV, 2), du stupa n° 2 de Sanclu. et de la grotte xvn d'Ajantá (pl 142, b) que, comme la Demèter de Phigalie, est figurée avec une tête de cheval. - Toutefor M J Ph Voget nous signale & Calcutta une représentation gandhérienne du Canda-Aumnara jataka (nº 485) dont les héros ont simplement la forme humaine

des Yakşinis qui décorent les piliers de Barhut ou les jambages de Sanchi (fig. 469 et su v.): comment ne les reconnaitrions-nous pas au Gandhara, alors qu'ils jouent le même rôle de fausses cariatides ou d'atlantes et ornent

également des soubassements de stilpa (fig. 313-314, 324-325, 335-338; ef. fig. 84-88, 104-106). Les putti ou amorini qui s'ébattent au pied de certaines statues (cf. fig. 364 à 386) nous révélerent bientôt leur qualité d'e enfants de Yaksasa: comment ne pas leur donner le même nom quand ils lutinent tout pareils lement des lions (fig. 91), s'alignent sur des frises (fig. 103), portent sur l'épaule de pseudo-guirlandes (1) (fig. 116-118) et s'y montrent, entre deux ondulations, avec les ailes au dos? Pourquoi les bouddhistes n'auraient-ils pas dénommé «Yaksas» ces Eros.



Fia 313 - Laure paingeant une nice ne neden Museum für Latherlande, Redin. Uniten com no

alors que les chrétiens les ont haptisés «Anges»? Sur les deux dernières des sept scènes hachiques que nous asons reproduites, ce sont d'incontestables Nâgas qui font la fête (fig. 132-133), alors que, par nature, on les aurait crus buseurs d'em d y a toutes les chauces du monde pour que, sur les figures (225-134), ce

soient leurs cousins les Yakşas qui imitent ce mauvais exemple, d'autant que leur réputation d'intrépides buveurs est bien établie dans la littérature (1). Nous allons ainsi de quasi-certitudes en vraisemblances : mais sur cette piste on ne saurait s'arrêter à michemin. Comment ne pas être tentés de reconnaître à leur tour des Nâgas simplement travestis à la grecque dans les soi-disant « tritons re dueux marins » des figures 122-124 et 126; et quelle manière plus naturelle d'expliquer leur pieuse attitude au coin des scènes édifiantes (cf. fig. 233, 271), sinon même leur apparition au revers des monnaies carrées frappées par Hippostratos à l'usage de ses sujets indigênes (cf. 1, p. 242 et pl. III, 19)? Comment enfin ne pas se demandes avec M. V. Smith (2) si par la pseudo-gigantomachie de la figure 125 l'artiste étranges ne voulait pas figures le combat d'un Dèva et d'un Asura?

Un point nous paraît hors de doute: c'est que toutes ces hypothèses inclinent dans la bonne direction. Elles tendent en effet, selon le principe qui nous a toujours réussi, à retrouver une fois de plus le sens indren sous la forme hellénisée. Malheureusement, si tentantes qu'elles puissent être, elles ne sont pas toutes également susceptibles de démonstration. Plusieur de ces figures échappent par définition, en raison de leur allure toute classique, au plus sûr contrôle de nos identifications, qui reste l'accord entre les descriptions des textes et les représentations des sculptures. Nous ne lisons par exemple nulle part, à notre connaissance, que les anciens bouddhistes se soient imaginé les Asuras ou Danavas sous d'autres traits que les dieux; et plus tard, nous ne percevonsentre les Dèvas et leurs ennemis traditionnels aucune différence quand nous les voyons aux prises sur tel has-relief de Boro-Boudour <sup>10</sup>. De même, il est significatif que le Nága ne revête jamars

<sup>(1)</sup> Voyez plus bos, p. 42, et el. Weghaddia, m. 3, etc. (1) J. 4.5 B. J. VIII. 1, 3 (1889), p. 133 (1) B. E. F. E.-O., t. IV. 1909, p. 22

<sup>—</sup> Tontefois dans les Alth Kult • Turk , fig 173 et 295, le Prof A. Gaïvwrett. croit reconnaître l'Asura Vêmaritra dans une figure d'aspect démonique

la forme d'un triton quand il a un rôle à jouer dans numporte quelle scène legendaire. Il se peut fort bien que l'idée d'attribuer à cette sorte de génie aquatique le type de l'ichthyocentaure au traversé la cervelle de quelque artiste indo-grec, mais force est alois d'admettre que l'essai n'eut auenn succès auprès des fidèles



Fo 315 - Lars Atlante
Museum fur Folkerkunde Berlin Hauteur om 12

et ne subsista dans le répertoire quan titre ornemental. Il se peut même que plus d'une tentative isolée avorta complètement, si réussie fût-elle, comme il semble que ce fut le cas pour la figure 1 a filien ne prouve en effet que l'adaptation entre les motifs d'art étranger et les conceptions indigênes ait réussi du premier coup et sans tâtonnement aucun le contraire est même infiniment plus vraisemblable, et nous ne serions nullement surpris que plusieurs

26

de ces figures décoratives, que nous ne rencontrons plus qu'accessoriement et en marge des bas-reliefs, fussent des relaissés
pour compten de la clientèle indigène aux premiers artistes immigrés. D'autre part ces avoitements ou ces demi-succès pourraient
expliquer quelques-unes de ces inexplicables réapparitions de
motifs qui surgissent à nouveru de la fiçon la plus inattendue
dans l'iconographie postérieure (cf. p. 32 et p. 34). Mais si ces
considérations peuvent jeter quelque jour sur les origines de
lécole, elles ne sont pas faites pour celaireir le brouillamin
mythologique que nous cherchons à démèter. Tout compte fait,
les seuls renseignements certains nous sont fournis par les scènes
figurées, et, en fait de genies, celles-ci ne nous montrent, autant
que nous sachions de façon assurée, que des Yaksas, des Nágas et
un Candidaiva.

Par une coincidence digne d'être notée, encoie qu'elle n'ait plus rien qui nous surpienne, c'est également sur ces trois ordres d esprits que les documents cents nous renseignent le mieux A la venté, ils en citent fréquemment un quatrième, car, dans un louable effort de classification, ils ont réparti en quitre grandes cohortes toute cette aimée de genies, sous les ordres de chacun des dieux gaidiens des quatre points cardinaux Mais les kumbhândas du Sud ne sont apparemment là que pour mémoire et par symétrie, et les textes les associent plus volontiers avec les démons Raksasas et Picacas dont il a été question plus haut (1) Apparemment cétrient des nains obèses et difformes, signifement qui s'applique singulièrement bien aux lutins ventrus et courtauds de Sânclu (fig 464) et d'Amarâvatı (fig 465) Aussi serait-on tenté d'appliquer à ces derniers le nom de Kumbhandas, par opposition avec les types plus relevés et même élégants de génies (cf par exemple fig 469-471) que les imagiers indigènes connaissent également mais ce n'est pas à nous de prétendre intro-

<sup>()</sup> Gest ce qu'il est facile de vérifier par exemple à la de de l'excellent index d'i

dure après coup dans ces nébuleuses questions plus de précision que n'en ont mis les Indiens eux mêmes (et plus bas, p 41) Avec les Gandhauvas de l'Est nous sommes un peu plus heureux





Fig. 315 316 - Gan 23 musiciens (Gandainnas?)
Fig. 315 Museum fur Folkerhunde Berlin Hauteur om 2
I g. 316 Musee de Loho e n° 238 Ha eur on 18

nous en avons aperçu au moins un, Pancaçikha (fig 246-247) C'est aussi le plus célèbre d'entre eux et celui dont nous entretiennent le plus volontiers les écritures (1) encore tont son signa lement tient il dans sa taille gigantesque et son talent de harpiste

la fréquence de ses reprolucions en Asse centrale consulter la lex de A. Grav webet. Als halt Turk ou il n'est pas ment onné mo na le vingt fois

<sup>1)</sup> Maharastu II p 49 III 197 Iradána Catoka 17 III rs Div 28 Da logues part II p 24h et 259 Mahá tamaa xxx 70 xxxi 82 etc — Sur

Le goût professionnel des Gandharvas pour la musique nous inviterait bien à léserver plus spécialement ce nom, de préférence à celui plus banalisé de Yakşa, pour ceux de nos génies qui sont des virtuoses du luth ou de la flûte droite (fig. 3 15-3 16): mais il faut avouer que cette hypothèse est tout à fait en l'air et force nous est de clore ici leur chapitre. C'est au contaire le moment d'ouvrir celui des Yaksas et des Nâgas, sur lesquels les textes ne tarissent pas sivite — non plus que, par un effet réflexe, sur l'ennemi héréditaire de ces derniers, les Garudas.

#### S II. NÂGAS ET SUPURVAS.

Les Nagas. — Nous ne devons pas nous laisser illusionner par le caractère et le pouvoir surnaturels de ces génies : en fait leur condition est inférieure à celle de l'homme qui les vénère parce qu'il les craint : « Nous autres Nâgas, avouent-ils eux-mêmes, nous sommes des êtres déchus... » Les textes les classent comme intermédiaires entre l'homme et la bête, sinon même comme des bêtes (1). Leur misérable condition leur interdit d'aspirer d'emblée au salut et ils ne sauraient prétendre à la condition de moines (2). Habitants des fontaines, des lacs ou des rivières, ils peuvent être bienfaisants ou malfaisants, au gré de leur humeur. Les uns comme Elâpatra, en répandant à la boune saison juste ce qu'il faut de pluie, assurent la prospérité du pays qu'ils hantent; d'autres, comme Apalala, le désolent au contraire par leurs inondations périodiques (); certains enfin sont redoutables à tout venant et sèment autour d'eux la mort par le seul poison de leur regard ou de leur haleine ().-Comme nous l'avons vu, les meilleurs d'entre

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Dieguendana, p. 333, l. 8, 344, l. 6, 345, l. h., etc. Cf. Iliuxx-rsuva, Mim. I. p. 5a, ou. Rec., l. p. 64, Csu-vxvsts, Lung cents Contes, I. p. 360.

<sup>(2)</sup> Maharegga, l. 63, Wasgrx, Bindulus in translations, p. Aus.

<sup>(\*)</sup> Sur le premier voir llieun-teune. Mem , I, p 152, et Rec , I, p 137 (cf 161d, p xu, et Drydraddan, p 1835), et notre vol I, p 503 507, sur le second, ef notre vol I, p 545-546

<sup>(1)</sup> Cf Diryaraddna, p 33 !

eux payent au Buddha le tribut de leurs éloges et viennent mettre son recours en lui, tandis que la méchanceté des pires provoque l'intervention du Bienheureux

Le trait le plus curieux est que sur nos bas-reliefs leur forme n'est pas moins variée que ne l'est dans les textes leur caractère, et qu'elle semble même se modeler quelque peu d'après lui Aux «mauvais nâgus», ainsi expressement désignés, on donne la forme purement animale (fig 224-227) et cette simple constatation coupe court à toute velléité (cf plus haut, II, p 21) de spécialiser dans l'acception de reptiles «noirs et venimeux» le terme de mahoraga Nous etions d'ailleurs prêt à affirmer que l'école du Nord-Ouest n'avait jamais prêté à ses serpents propiement dits les têtes multiples dont les gratifie et libéralement l'Inde centrale (fig 228 et 466) quand les fouilles de Sahri-Bahlol ont justement mis au jour, sur une version nouvelle de la visite d'Llapatra au Bienheureux (1), un serpent polycéphale (fig 317) Sur d'autres répliques, au contraire, nous avons vu cet Llapatra et sa Nagi prendre uu aspect purement authropomorphique pour demander la protection du Maître (fig 251 a) Sur la pierre il est impossible de deviner si, comme le voulait et le veut encore la croyance populaire du haçmir, on reconnaissut néanmoins sa véritable nature «à son chignon tout dégouttant d'eau n (2) Mais le plus souvent, comme Milika (fig 194-196), et Apalala (fig 270-275), ils gardent jusque sous la forme humaine un indice de leur condition repti-

466 et pour erus de l'Asic Centrale A Gativazos. Alth Ault Terk, f.g. 61 Yous riserrons enfin pour l'econographie du Bu Idha la question de ses imagres assises sur les rej lis et abritées par le el aperon du serpent Yuchinda (ef. 1 p. 616) <sup>10</sup> Régistrangent 1 200 d'après le

O' Tell, est du moins l'interpri blion que nous proposons pour celte cècne les comme à Barlatt (pl. VII). Flipair se présenteant au Bod lin d'abord sous une forme animale et polycéphale puis (à la gauche du pameau) sous une forme hu maine à chaperon de cobres des moines és filels laques et un curreux l'ajra plui paré d'une peau de lon comi lètem le latti un. Pi ur les serpents polyceplates de l'accident de fei même fig. 238 et

<sup>&</sup>quot;Hajalarangmi 1 220 depris lo Dryaradana p 336 cest deleuremana que suntenti l'eau depres Castarasses ting cente Contes n 250 t ll p 200 ce serait de leure pieds

lienne dans le large chaperon de cobras qui jaillit d'entre leurs épaules pour s'épanouir au-de-sus de leur tête.

Nous reconnaissons là un procédé renouvelé de l'ancienne école indienne (fig. 468): la scule différence est qu'au Gandhàra le chaperon est presque toujours simple même chez les Nagas (1), tandis qu'a Barbut, à Sânchi et à Amarâvati, il ne l'est que cher les Nâgis; d'autre part, lors même que le cou de serpent part de la naissance des reins et s'enroule sur lui-même avant de s'épanouir en capello, les replis n'en sont pas visibles des deux côtés du corps comme sur les images de Mathurá (fig. 467) A ces détails près, le type est visiblement emprunté à l'Inde centrale: mais il ne faudrait pas croite que cette conception sût étrangère au sulk-lore du Nord-Ouest. Huan-tsang a recueilli en Udyana l'histoire d'une jeune · Magi qu'un roi du pays avait épousée pour sa beauté et à qui le chaperon de cobras issait fort mopportunément de la nuque au nulieu des ivresses de l'amoui (2). Car, soit dit en passant, les umons entre humains et Nagas ne sont pas raies dans la légende, et, de tous les sujets d'Alexandre, les Indiens auront été les moins surpris d'apprendie qu'il était le fils d'un seipent (4).

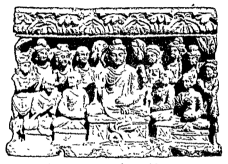
Comme nous ne faisons pas ici de mythologie m même d'iconogiaphie compatée, nous ne rappellerons que pour mémoire l'hydre des Grecs et le dragon des Chinois, qui ne sont apiès tout que des Nagas <sup>(a)</sup>. Mais il est un point sur lequel il vaut la peine d'insister. Nous avons constaté sur place que la conception du serpent à face

O' Vort toutefors des Nîgas polycephales fig 196 et A M I, pl 143, 1, et même une Nîgî sur notre figure 133 O'Mêm, l, p 146, Rec, l, p 129, Cf pour un autre de ces marages mutics Rojatranguni, 1, 203 et suv La reappa rition de la forme animale du Nîga su moment sort du sommeil, soit de l'union sexuelle est expressément notée par le Mahanagga, 1, 63, 5

<sup>(&</sup>quot;) C'est aussi le cas d'un roi du kaçmir,

conte dans la Repaterangun, III, 490 ° II sulfit d'aiffeurs de renvoyer sur ce point aux innombrables ropproche ment-réuns par J Facessos d'ans Introduction de son Tree and Serpent II oratip Voir notamment, 2° 6d, p. 14, sa description de l'hydre d'un sarcophage de Florence, et ef encore pour le dragon notre vol I, p. 24 ct füg le dragon notre vol I, p. 24 ct füg le, 277, et d. Gaxwedell, Allb Ault Turk, füg 305, 307.

humame, déja connue de la Rajatarangun (w. 601), est restée la plus courante au hacmir; d'autre part des Nâgas ou Nâgis à buste humain et à queues serpentines se retrouvent non seulement sur les ficsques d'Ajantà ou sur les sculptures du Magadha et des Sept-Pagodes, mais dans le panthéon tibétain (d) Aussi imaginerait-on volontiers que ces génies des eaux n'étaient hommes que



his 317 - Lesire by Aco. Poliparas (cf. fg. 251 a).
Missee de Peshawar Procesant de Sahrs Bahlol Hauteur. o 21. 33.
Foulles de Sr Aurel Srns (1912). Photogr de l'Archeological Sursey.

jusqu'à la cemture. On a même supposé qu'au Gandhára le bas de leur corps, ordinairement caché derrière un repli d'onde ou le rebord d'un bassin, était conçu à la façon de celui des tritions on des sirènes, et qu'il n'était dissimulé à nos yeux que par un raffinement d'arté. C'estlà une supposition purement gratuite, et qu'auçun

b) Cf Ajanti, Ig 16 ou J 1 i I, 1900, fig 17-20 (mais ausu des Nigas humain à chaperon ibid, fig 54 55, ou Care Temples, pl XXIV), J 4 janv

lév 1909, socie de pi 7, Bibliotheca Buddhica, t \ pi 77

O GRENNEDEL-Bengess, Buddhist Are in India, p. 106

détail plastique n'est venu jusqu'ici confirmer. Si nous ne voyons si souvent les ondins et ondines qu'à mi-corps, c'est simplement, à notre avis, parce que la tradition voulait qu'on les représentat dans leurs habituelles retraites; au cas où soit le sujet, soit la fantaisie de l'artiste les fait sortir de leur humide séjour, ils ont des pieds à la tête la forme humaine (1) (cf. fig. 273). Si l'on cherche, comme de raison, un prototype gandhârien aux images mi-partie d'Ajanta, c'est au triton qui déroule au coin des pignons sa queue décorative qu'il faut vraisemblablement s'adresser : et nous inclinerions justement à voir dans les reprises postérieures des lignes essentielles de ce motif un de ces cas de survivance ou plutôt de résurrection dont il a déjà été question plus haut (II, p. 26) et dont se leurre le besoin de nouveauté des générations postérieures. Mais en ce qui concerne les scènes légendaires, il faut bien sc rendre à l'évidence de nos bas-reliefs et reconnaître que les zélateurs bouddhiques ont tenu à n'y voir figurer que des Nágas à l'ancienne mode, serpents n'ayant rien de l'homme ou hommes seulement encapuchonnés de têtes de serpents (2).

LES SUPARVAS. -- Si, au Gandhâra, la plupart de ces ondoyants génies ont ainsi tendance à atténuer leurs tares animales au profit

(1) Il en est de même en Asie centrale Cf. A. Gaëvweret, Alth. Kult. Turk., fig. 243 (Nigas vus à mi-corps) et fig. 287 (Nigas en pied).

fig. 387 (Någr en pied).

O Le cas de l'Elapatra purement antropomorphe de notre figure 35 a estecchtonnel; cf. cefui de Barhat, pl. XIV. et le couple de Några savs pl. XVIII. 1. Nous concesons mal comment, devant l'évadence de cette planche, Cervicasia, après avoir constaté que dans les sculptures de Barhut les Någrafjas sont certainement représentés sous une forme entièrement humannect nese différencent des hommes que par le dais du chaperon

de serpents au-dessus de leur tête », peut ajouter : «Le fais observer toutefois que les Nâgis sont invariablement re-présentées comme seulement demi-lumaines. ... » Mais notons à notre tour— et cect prouve combien, en matière aussi fuyante, il faut être prudent dans ses assertions — que, sur un autre baserliée de Barhut, qu'il ne reproduit mâlbeureusement pas, il assure avoir vu déjà deux Nâgis » femmes seulement jusqu'à la centure ou platôt jusqu'aux lombes et finusent su-dessouts en én nombreut replis écalikus de queue de serpents. (Sôrpe of Barhut, p. 26.)

de leurs ressemblances humaines, il en est advenu tout autrement de leurs eternels persécuteurs, les Suparnas ou Garudas — les



Fig. 318-319 — Gibeni extensi exe Nicl

Fig. 318 Processed de Sanghao

Fig. 319 Processed du monastire superiour de Vathon

(f. GEST., pl. 21 00 AEE pl. 212.

denx mots cont synonymes. Ce n'est pas que le génie volant passe pour disposer d'un moindre pouvoir surraturel que con rampant adversaire et ne puisce également ce muer en homme a con gré C'est ainsi, par exemple, qu'un jataka (nº 154 de la collection pâlie) nous montre deux de ces mortels ennemis se coudoyant sous ce même travestissement dans la cohue d'une fête à Bénarès. Mais, pour nous, la question est moins de savoir quelle forme ils sont susceptibles de prendre que celle qu'ils ont adoptée sur nos sculptures : et, cette fois encore, nous éprouvons à quel point sont délicates et complexes les questions relatives à la figuration de ces mythes populaires. Si les noms propres gardaient leur valeur étymologique, il faudrait tout naturellement appliquer le mot de su-parna aux êtres abien plumés aou, à la faveur d'un calembour, abien feuillus, que nous présente la vieille école indienne : mais nous avons déjà reconnu plus haut que ces monstres dont le buste humain s'engonce dans des corps d'oiseau ou des rinceaux de feuilles, nous sont, au contraire, désignés comme des Kimnaras (1); et, malheureusement, rien ne nous a été conservé du Garuda qui surmontait jadis la colonne, encore debout, de Besnagar (1). D'autre part, si la logique était ce qui règle les créations de l'art, on pourrait prédire à coup sûr que les artistes indo-grecs se sont empressés d'adapter à ces génies rapaces et ailés le type classique de la harpie : or nous n'avons découvert jusqu'ici aucun indice qu'ils aient jamais utilisé ce motif et nous en avons été d'autant plus légitimement surpris que la harpie reparaît dans l'iconographie postérieure (cf. I, p. 212). Mais le plus étonnant est que, dans celle-ci, les Garudas ont pris, aux ailes et à l'exagération du nez près, la forme humaine. Au milieu de toutes ces perplexités, nous n'avons qu'un Parti à prendre, c'est de serrer d'aussi près que possible les données de nos documents.

Voici ce qu'ils nous suggèrent. Le trait le plus frappant de la tradition indienne au sujet des Suparnas est leur inimitié naturelle

<sup>(1)</sup> I, p. 210-212, et II, p. 22. Cf. encore les kimpares de Boro-Boudour (B, E F. E.-O., 1909, p. 34, fig. 21), ou de l'Asse centrale (A Grianepre, Alth. Kult.

Turk, fig 30, on vor Le Coq, Chotscho, pl. 15)

Of Cf A.S. I. Ann. Rep., 1908-09, p. 126 et suiv.

contre les Nâgas (1) al est donc tout naturel que nous ne les apercevions ici que dans l'acte de ravir leur proie Aussi bien, dans la légende bouddhique, leurs cruels instincts avaient jadis fourni au Bodhisattva une occasion de plus de sacrifier l'une de ses vies antérieures en rançon de celle d'un jeune serpent (2) Notons inci-



Fig. 320 — Mêne suier ronnive ionièe de tieniv Musre de Lahore, n° 1045 Procenant de Sanghao Hiuteur om 10

demment qu'il n'en faut pas plus pour que les fidèles aient pris résolument parti contre les bourreaux en faveur de leurs victimes, et, si l'on songe enfin de quel prix sont les Nâgas des eaux vives aux jeux des voisins du désert, on s'expliquera aisément les raisons de la classe acharnée que les génies font à leur tour aux Garudas sur les peintures du Turkestan (9) Mais revenons à la genèse de

<sup>(1)</sup> Gest même le type de l'immité naturell d'après Jat, n° 331 st. 4 (2) Kathé-sarit-sépara, chap 22 et 90 l'ag inanés (tra l'Bergaigne)

<sup>&</sup>quot; Nov. I t. Coq. Chotscho, pl. 33 A Garwager. Alth Ault Turk. fig. 128 583 f.28 I explication que nous proposons cisdessus de cra scènce est fondée

notre motif gandhârien. Peut-être n'est-il pas inutile de remarquer que d'authentiques Garudas avaient gardé à Sânchi (1) et à Amarâvatî (fig. 466) leur forme d'oiseau de proie, ainsi qu'il sied à l'ancêtre direct du gigantesque oiseau Roc des Mille et une Nuits. Pour qu'il en soit de même au Gandhâra, il sustit que son titre indien de « roi des oiseaux » (2) ait évoqué aussitôt à l'esprit de nos artistes l'aigle de Zeus. Reste l'autre moitié du problème. Il arrive fréquemment à l'aigle grec de n'emporter dans ses serres qu'un simple serpent, ainsi qu'il le fait encore aujourd'hui sur les piastres mexicaines; et c'est d'un serpent, il est viai polycéphale, qu'il se contente également sur la figure 466. D'où a pu venir l'idée de lui faire, au contraire, enlever de préférence des Nâgas à forme humaine? La réponse apparaît clairement à la seule inspection de la figure 318; le créateur du motif du « roi des oiseaux ravissant un géme-reptile » avait d'avance l'imagination hantée par le souvenir du «Ganymède à l'aigle » de Léocharès.

L'impression, parmi les premiers interprètes européens, fut mème si forte qu'on voulut voir dans le groupe une véritable réplique du modèle grec et qu'on se crut en présence d'un Ganymède indien : seulement il avait changé de sexe en route. L'insuffisance d'une pareille explication n'échappa pas à Cunningham :

") Façade posterieure du linteau médian de la porte Est (ef Les bas-reliefs de la porte orientale de Sanchi, dans Bibl. de culgarisation du Musée Guimet, t XXXIV, 1910, p. 74 et fig. 3), où il ressemble dailleurs plus à un grand

perroquet qu'à un vautour

il reconnut — et c'était un premier pas de fait dans la bonne voie — que la prétendue réplique ne pouvait être qu'une adaptation, et conjectura que le soi-disant Ganymède n'était autre que Mâyâ, la mère du Bienheureux, ravie au ciel. Le seul défaut de cette hypothèse ingénieuse est qu'elle n'aurait jamais traversé la cervelle d'un bouddhiste. Non seulement tout ce que nous savons

de leurs idées eschatologiques va à l'encontre d'une pareille « Assomption »(1), mais la pierre elle-même, par l'air de souffrance qu'elle prête à la jeune femme, protestait contre elle. Enfin M. Grunwedel a donné l'interprétation définitive en faisant remarquer la tête de serpent qui, sortant de la nuque de la victime et, repliant son con flexible sons le bec du vautour, essaye encore de le mordre. Aucune hésitation n'est désormais permise : il s'agit bien d'un Garuda ou Suparna enlevant une



FIG 321. — GARUNG
RYLEVANT EN COUPLE DE MOAS
British Museum Hauteur om 16
Chebé W Green

Nagi qu'il a saisie à la taille entre ses deux serres; au risque de contrister les âtnes sensibles, ajoutons qu'il ne l'enlève que pour la manger. Que ce groupe soit d'ailleurs une adaptation de celui de Léocharès (vers 350 av. 1.-C.), nous ne voyons pas qu'on en puisse douter; mais il faut avouer que la ressemblance, sans doute déformée à travers de mauvaises copies et mise au service d'un

brahmanique soient montes vivants au eicl, mais il n'est jamais question de rien de parcil à propos de Mâyâ (cf. 1, p. 381-385 et 685).

<sup>(</sup>i) Reconnaissons d'ailleurs que ces idées ne les empéchent pas d'ailmettre que non seulement le Buddha, mais quelques autres personniges de la légende.

38

Le motif est connu à plusieurs exemplaires, dont la plupart, d'ailleurs tout à fait analogues, proviennent des monastères voisins de Sanghao et de Nathou, dans le coin Nord-Est du Gandhâra (fig. 318-320, et A. M. I., pl. 114, 2): mais il serait vain de se fier au hasard des fouilles pour attribuer un intérêt local à ce sujet. Un autre spécimen pareil, appartenant à la collection Leitner et aujourd'hui à Berlin (nº 32623), est de provenance inconnue. Le travail d'orfèvrerie, destiné à servir d'agrafe ornementale à la bouffette d'un turban, que reproduit la figure 320, se retrouve sur la tête de figures princières originaires de Shahbaz-Garhî (frontispice de notre t. I) ou de Takht-î-Bahai (fig. 415). Il ne faudrait pas croire davantage que le modèle soit stéréotypé une fois pour toutes et que Garuda ne se nourrisse que de femelles; pas plus que dans les textes, il ne dédaigne à l'occasion de dévorer des mâles; tout au plus les préfère-t-il jeunes, parce que plus tendres (1). Sur le nº 950 de Lahore (hauteur, o m. 13), il empoigne à la fois un Naga dans sa serre droite et une Nâgi dans la gauche. Le même groupe se présente encore (fig. 321) en dimensions à peine plus grandes, mais compliqué par la présence d'une femme renversée à terre sous le vent des ailes, tandis qu'un personnage masculin, debout à gauche et le bouclier au bras, semble offrir quelque résistance à

c'est uniquement pour rendre plus vraisemblable la bonne pensée que lui inspire avant de mourir la vue des moines.

<sup>(1)</sup> C'est le cas dans le Naganands; si le Divydradana, p. 344, spécific que le naga-kumara qu'il enlêve est déjà grand,

l'éternel ennemi de sa race; à droite, on aperçoit enfin la trace d'un cinquième Naga: ici l'artiste ne nous montre pas seulement les victimes, mais toute la famille de reptiles où la sanguinaire irruption du roi des oiseaux est venue apporter le deuil.

Est-ce à dire que nous ne trouvions dans l'école du Gandhâta aucun signe précuiseur de l'évolution postétieure du type de Garuda



Fig. 322 — Masque de Gancol Fn mortier de chaux British Museum Hauteur om o

vers celui de l'homme ailé au nez crochu qui a fini par piétaloir? Nous avons déja dà noter le turban et les boucles d'oreille qui ornent de façon si inattendue le vautour de la figure 3:18 (6) Ces parures étaient bien faites, on l'avouera, pour pousser à la transformation de la tête de l'oiseau en une face presque humaine Déja, parmi les têtes en mortier de chaux, nous en trouvons une dont le visage esquisse cette sorte de compromis et où le nez de l'homme commence à se recourber en, bec d'aigle (fig. 322) Les amateurs

O On remarquera que le Garuda de Sânchi et celui d'Amarávati (fig. 466) ont dejà ces boucles d'oreille

## LES CASTES INFÉRIEURES

40

de l'art sino-paponais y réconnaîtront aussitôt — par l'intermédiaire de tel pendant de l'Asse centrale (fig 525) - l'ancêtre des masques, si fréquents dans nos collections, du Tien-kéou ou «chien céleste» (fig 543) Voilà pour ce qui est de la tête, nous ne serons pas davantage embarrassés pour marquer les étapes de la transformation du corps Sr, au Turkestan, le Garuda chasse volontiers sous forme d'oiseau les serpents polycéphales, il lui pousse au contraire des bras quand il devient à son tour le chassé seulement il garde encore, comme au Cambodge et au Tibet, les serres du rapace (1) L'Inde moderne n'a eu qu'à faire disparaître ce dernier trait, et le caractère anthropomorphique du type ainsi obtenu explique que, par anticipation, M. J. Burgess (2) ait ciu voir des Garudas dans les atlantes ailés de l'école gandhârienne (fig 84 et 314) Il a du moins raison en ce sens que, pour ce qui est des ailes, nous ne saurions découvrir aux modèles actuels du génie poi teur de Visnu d'autres prototypes gréco bouddhiques, mais, par ailleurs, le nez de ces atlantes ne présente rien d'anormal et tout nous donne à penser (cf II, p 23) que l'école n'y a vu elle-même que de simples Yaksas

## S III LES YAKSAS

Si les Nagas ont pour séjour les eaux souteriaines, les Yaksas sont avant tout les génies de l'air (\*) Quand Açoka est couronné et qu'il donne un ordre, «les Nagas, est-il écrit» l'entendent à une heue par en bas et les Yaksas à une heue par en haut » Le meil-

les monnaies des Guptas (E J Rapsov Indian Coms 11 IV, 11 et notre pl V, 21) et qu'ils rappellent les Kimnara

<sup>(1)</sup> Cf les réf., rences données II p 35, n 3 et Grivnert loe IuI, fig 41, 70, 2386 Citons encore au Cambodye les Garu les des bis-rehefs d'Applor Vat (ef Bull de Lommuston archeologyuge de I Indochine, 1911 pl I II, IV XXI) on des terrasses d'Amplor-Thom et au Ti bet, V Gaivwerst. Myshol gre, fig 159 161 On remarquera que ces l'ass entes sur un corps douscu se retrouvent sur

<sup>(1)</sup> J I A I , 1898, p 40 et pl XXVI et Buddh Art 11 India, p 52

<sup>(2)</sup> Cf Duyacalina, p 373, 406, 427 etc Cétait aussili lee de Bravor Introd, p 600 Lopinion de Cuvivania (Barhat, p 23), qui leur donne la terre comme sépour, lui est personnelle

leur équivalent, si lon vouluit traduire leur nom, serait peut être de dire «les esprits» On conçoit qu'une appellation aussi large prête à confusion A Barhut une inscription désigne comine Yaksa Virudliaka, le propre roi des kumbhindos Parfois il semble que les textes étendent abusivement la même dénomination à toute la plèbe démoniaque dont il a déjà été question plus haut (II, p 78),



Fig. 353 — La conversion for these Atlantic (cf. fig. 955-953)

Musee de Pechamur, nº 671

Photogr de l'imbeolypeal Sorvey

et, inversement, c'est sons doute par obus de languge que les gronds dieux Mira ou Cokra sont parfois qualifiés par les textes de l'aksolo. A proprement porler, il s'agit présentement des génies aériens à qui communde kuvêra-l'aigravona, le dieu gardien du Aord Nous Certions non seulement tous les gnomes à forme monstrucuse, mus jusqu'aux nouis, si fréquents dons l'école indienne

on Mahmatte, II p acht f it, Bars Datte, Balgues, p II p 297 — Sur le sens velique de l'alter, ef A M Bores J A, man-jum 1906

(cf. fig. 464-465) et plus ou moins parents de ceux qui servent de vahana à Kuvêra et aux Yakşinîs sur les piliers de Barhut et de Mathura (fig. 469, 472-473). Nous ne retenons plus ici que les esprits à forme purement humaine, quelque farouche que puisse être à l'occasion leur aspect. Si d'ailleurs quelques-uns, en raison de leur dignité parmi leurs congénères, se présentent exceptionnellement sous l'aspect de grands seigneurs, il n'est pas douteux qu'ils îne forment dans l'ensemble une caste de demi-dieux aussi méprisée que redoutée.

Il n'y a pas, en effet, à se le dissimuler : les Yaksas sont plutôt mal famés dans la littérature bouddhique, Évidemment, l'imagination populaire s'en défiait, et ce n'était pas sans cause. Leurs goûts étaient connus, et ces goûts étaient déplorables : qui voulait les satisfaire devait leur offrir un bali de viande, de poisson et surtout d'alcool (1). De ces brutales propensités provient leur zèle intéressé en faveur de la coutume des sacrifices sanglants (2). Elles les rendent même plus que suspects de cannibalisme. S'ils provoquent ici le mirage du désert (3), là une maladie épidémique (4), c'est uniquement pour satisfaire leurs instincts d'anthropophages. C'est de leur cruauté que se sert la légende pour éprouver la générosité sans bornes du Bodhisattya (5). Nous avons rencontré sur nos bas-reliefs un de ces ogres, le Yakṣa Âtavika (I, p. 508), qui hantait un figuier des banyans et dont le nom souligne encore le caractère de déité sylvestre (6). L'auteur de la figure 253 s'est laissé aller - influencé sans doute par son titre de roi des Yakşas (7) — à donner une allure

<sup>(1)</sup> Ját., nº 113.

<sup>(3)</sup> Jat , nº 347

<sup>(1)</sup> Jat, n° 1. Cf. les récits de Fa-mien, ch 1. et Hiuan tsang, Rec, 11, p 325.

<sup>(\*)</sup> Mahdeastu, I. p. 253, Tännathe. trad. Schieffer, p. 11 et 16; Sürelam dara, trad Ed. Huera, p. 133; Mahdtamsa, xxxvi, 82 et suiv., etc. — Sur la persistance de ces supersitions, cf. W. CROOKE, An Introduction to the popular

Religion and Folk-lore of Northern India . p. 78 et suiv.

<sup>(</sup>b) Aradána-çataka, 1v, 5; Jataka-

máld, viii, etc.

(e) Comparer les Yaksas de la forêt de

Santal dans Divyacadana, p. 41.

<sup>(7)</sup> Geu nous explique aussi que nos Nága rájas portent parfois le turban royal en dépit de ce que nous avons dit plus haut de leur condition humiliée

puncière a cet habitant de la djangle Plus fidèles à l'esprit des textes comme aux idées populaires, ceux des figures 252 et 323 lui attribuent, sinon les canines proéminentes, du moins la chevelure héussée voire même la barbe bir

sute que nous retrouvons chez tous ses congénères de Boro-Boudou (ng 513) Si lon penseque ces tru culents personnages, leur général Pincika en tête, ne font sur ce bas relief que remplir une mission pacifique, on doit reconnaître qu'ils jouaient déjà à Java le role qu'ils continuent à remplir au Cam bodge, celui de croque-mitaine (1) Il n'est d'ailleurs si cruel Yaksa

qui, sous l'influence de l'inelfable bonté du Buddha, ne se convertisse, mus, pour beaucoup d'entre eux, le mieux qu'on en puisse dire, c est que ces êtres, jadis si volonitors léroces, sont devenus parfaitement inoffensis et même serviables. Dans les textes ils font partie de la divine garde qui veille sur le futur Buddha, dès avant sa dernière renaissince. Nous les avons aperçus de nos yeux,



bio 324 — Yaksa Pontech Musée de Lahore de al dun 261 Hau eur du persannagre am a83

lors de son Départ de la maison, en train de soulever les pieds de son cheval (fig. 182-184). Le Mahdeastu, qui confie ce soin aux quatre Lokapall's, cioit du moins savoir le nom du Vaksa (°) qui ouvrit sans bruit les battants de la lourde porte, et tel est aussi

<sup>11</sup> B F F E O , I, 1901 p 218 el 233 I\ 1909 p 15 (\$ 9) 1 Maha artu II p 161 l 3 Bemar-

quons qu'il en fait un saha-ja ou saha jaia (cf. plus l'aut. l. p. 3:7) le Cl'an daka et par su te du Bu'ill a

l'office que nous voyons remplir à un personnage hirsute et barbu sur la figure 183. Ailleurs un de ses congénères, mais celui-ci imberbe, supporte, agenouillé, sur sa tête le symbole sacré des Trois joyaux (fig. 216). Toute besogne leur devient bonne pour la plus grande gloire du Buddha. Aussi les sculpteurs finissent-ils par en prendre à leur aise avec eux : dans la pensée de ceux du Gandhâra comme de l'Inde centrale, c'est sans doute, nous a-t-il semblé (cf. plus haut, II, p. 23), à des Yaksas qu'était assigné un rôle plus ou moins édifiant, mais toujours décoratif, le long des soubassements, sur la face des pilastres ou aux angles des piédestaux. Parmi l'humble cohorte de ces génies désormais asservis aux lois de l'art, sinon de la morale, on peut encore, croyons-nous, ranger la curieuse figurine qui encadre, au musée de Lahore, un fragment de la Nativité du Buddha (fig. 324). On sent au premier regard à quel point elle rappelle le type de l'Hermès Kriophore ettede son succédané chrétien, le Bon Pasteur : aussi les spéculations n'ont-elles pas manqué sur son compte. Tontesois le fardeau qu'il porte sur ses épaules, en le maintenant avec ses deux bras repliés, n'est, autant qu'on en peut juger dans l'état actuel de la pierre, qu'un vulgaire sac. La nudité de sa tête et de ses pieds, et la simplicité de sa tunique, en dépit de la coupe grecque de cette dernière, nous paraissent achever de donner raison à M. Grünwedel(1) quand il y voit tout uniment «le porteur de tribut» de l'art hellénistique. Une preuve concluante nous est apportée par le rapprochement du Yaksa - celui-ci des plus indiscutables - que nous verrons tout à l'heure vider ce même sac de son contenu de pièces de monnaie (fig. 364).

De cette revue générale de nos génies, la première impression que nous gardions est celle d'une variété de figures non moins difficile à classer que ne l'étaient tout à l'heure, dans leur appa-

<sup>(1)</sup> B. Kunst, p. 126; éd. angl., p. 136 — Gf l'image d'un Yaksa porteur d'un sac sur le plafond de la grotte I, Ajanid, pl. 108, n° 32.

rente mechérence, les données des textes. Mais de même que nous avons vuse dessiner à traveis nos documents écrits les deux conceptions, d'ailleurs convertibles, du bon et du méchant Yaksa, un



F16 325 — YANNA ATLANTE (cf 6g 87)
Musés de Lahors 1° 3118 Provenant de Skri Ha teur o 24

eximen plus attentif dégagera des bas-reliefs les deux types, également interchangeables, du Yaksa imberbe ou barbu. Le pre mier se montre sur les figures 84 85, 104, 150, 182, 216, 252 306, 314, peut être 315-316, 324, les figures 87, 183, 313, 46 323, 325, nous présentent des spécimens non moins caractéristiques du second; les deux voisinent sur la figure 130. Dans le nombre de ces représentations, on en aura remarqué quelques-unes à qui les artistes indo-grecs ont su imprimer un caractère tout à sait classique. Mais il faut bien se mettre dans l'esprit que ces ressemblances frappantes avec les créations de l'art hellénique restent en somme l'exception. Comme il arrive constamment dans l'école du Gandhâra, elles dénoncent les origines et l'éducation occidentale de ses initiateurs : elles ne doivent pas nous faire oublier les résultats fournis à notre enquête par la majorité des sculptures. Au point de vue documentaire, la masse vulgaire de ces dernières, où n'interviennent qu'à un moindre degré l'originalité et le talent des artistes, risque moins de nous masquer, sous la fantaisie individuelle de l'exécution, la véritable identité du personnage. Ce serait se fourvoyer complètement que de chercher, sans aller plus loin, un Eros dans la figure 3:4 ou un Zeus dans la figure 325, ainsi qu'on le ferait infailliblement s'il s'agissait de statuettes isolées : une fois remis dans leur milieu, ce ne sont plus, de toute évidence, que des variantes des deux types courants du yakşa, tel qu'il avait été réduit au métier d'atlante

Sur les génies ainsi domestiqués nous n'avons du reste pas épuisé tout ce que les textes ont d'intéressant à nous apprendre. D'après la tradition indienne, ils étaient soumis à la volonté d'Açoka, tout comme ils sont censés obéir à Salomon dans la légende arabe. C'est grice à leur aide surnaturelle que le grand roi bouddhique accomplit ce tour de force de consacrer en un seul jour 84,000 sanctuaires au Buddha (1). Sa haine de la Bonne Loi n'empêche pas d'ailleurs son successeur Pusyamitra d'avoir également un grand Yaksa attaché à sa personne et qui garantissait son invulnérabilité (2). Puisque sa piété ne lui valait plus ce protecteur surnaturel, il le

<sup>1)</sup> Dirydradana, p. 381, 406; cf. Tintsarna, p 35 et 36 Hitau-reaus fait aussi l'autre grand empereur bouddluque

Kaniska donner ses ordres aux Yaksas (Rec , 1, p. 156). ( Dicyaradana, p. 434.

devait donc uniquement au prestige de son trône G'est ainsi, nous dit-on, que, dans l'antiquité la plus reculée, le fabuleux empereur Mindhatar possédut à son service, en qualité de purojaia, c'esta-dire de chéraut », le Yaksa Divaukasa (1), et celui ci assurait de la façon la plus brillante son service de renseignements au cours des compagnes que lui coûta la conquête de l'univers. Dans un autre conte (2), c'est encore un Yaksa qui est chargé de tenu constamment au-dessus de la tête d'un Cahratartin la roue d'or, emblème de sa puissance souveraine. De tous ces recifs on peut enfin rapprocher les fréquents rappels de ces déités protectrices, a la fois patronnes et servantes, qui s'emploient à la sauvegarde et s'empressent aux ordres des saints () Il semble même qu'on ait prêté à tout sidèle une divinite née en même temps que lui (saha-já) et chargée de l accompagner constamment dans la vie (nitydnubaddhā) (4) Toutes cus allusions nous apparaissent comme autant d'affleurements à la surface de la liftérature d'une couche profonde de croyances popu lures Pent-être celles-ci étaient-elles particulièrement répandues dans le Nord-Ouest de l'Inde ce que nous tenons pour certain, c'est que chacun y était intimement persuadé de l'existence, auprès de tout personnage tant soit peu exceptionnel, d'une espèce d'esprit lamilier, fort analogue en somme au la des Égyptiens, au δαιμών des Grecs et au genius des Latins, sans puler des anges gardiens des Mithriastes, des Gnostiques et des Chrétiens Ainsi seulement s'expliquerait la présence constante sur nos bas-reliefs, aux côtés du Buddha, d'une sorte de garde du corps qui ne le quitte pas plus

Yelsa et une laksini ef J Bracess trad de Beuera O i il e Indian Sect of the Jainas, p 63 et Ind Ant XIII p 276 Il Witson Essajs and Lectures on the

Religious of the Hind + I p 293

(A) Ce chech se lit par exemple D t jacadana p 1 et revert fréquemment dans
l Acada sepatala (trad Fran dans les An
nales du Misee Gumet 1 VIII p 5 cli
ché n° 11) Cl encore plus has p 34 n 1

<sup>(1)</sup> Divyavadana, p. 211 et 214
(2) Tradint par Ed. Chavannes. Cing.
cents Contes. t. II., p. 64. Cf. Maharamsa,
xxi. 30 et xxvii. 6

<sup>(°)</sup> Sojez Diegorad , p 42 Cheveves Ging cents (cottes, i p 348 et cl la geaana-deu ou «deese des commande ments» des Jun dans te Katha-Loca trad Tawwer p 6 et 27 Chaque Jina vurati m'ine eu à son service a la foss un

que son ombre. Tel est du moins le fondement assurément très large, apparemment solide, sur lequel nous voudrions rebâtir l'édifice, déjà trois fois écroulé, de l'identification du Vajrapâni.

## S IV. VAJBAPÂŅI.

Le fait a pu prêter à diverses interprétations (1); mais il est établi sur trop de documents pour être contestable. Si nous nous en tenons aux seuls bas-reliefs reproduits ici, il n'est presque pas une illustration, de la figure 182 à la figure 282, où nous n'apercevions le Bienheureux flanqué de cet inévitable acolyte. On ne peut à chaque fois manquer de le reconnaître grâce à son attribut, le foudre (vajra) : à la vérité, il partage ce signe de reconnaissance avec Indra, mais on verra plus loin qu'il est impossible de les confondre · l'un avec l'autre (2). S'il n'apparaît pour la première sois qu'au moment du « Grand Départ de la Maison », en revanche il ne disparaît définitivement qu'après le Parinirvana : pendant plus d'un demisiècle il reste ainsi attaché aux pas du Maître. Le plus souvent il semble n'être qu'un spectateur impassible, encore que bénévole, des incidents qui se déroulent sous ses yeux. Parfois son attitude un peu équivoque a pu faire douter de ses bonnes dispositions à l'égard du Buddha: c'est ainsi que, par exemple, sur les figures 227 et 266, il semble détourner la tête avec affectation du péril que court le Maître; mais il ne faut pas s'y tromper : ce n'est chez lui qu'une manière de contenir la juste indignation - clairement traduite par son geste de la figure 302 - que les adversaires du Bienheureux lui inspirent. De même l'éclairage défectueux d'une

O hous ne reviendrons pas sur leur compte, on les trouvers excellemment récapitulées dans les deux études de MY É. Szwirt, Vegraphii dans les sculptures du Gandhára (Actes du VII\* Congrès Internat. des Orientalistes, L. I., Paris, 1905) et J. Ph. Voett, Le Vegrapani gréco-boudhque (B. E., F. E. J., N. 1909, p. 523; cf plus las, p. 60, n. 1 et 84, n. 3) Notre interprétation ne fait en somme que développer celle déjà proposée par M. S. p'Ourvisona d'uni le Bull. de l'Acad des Sciences de S-Pitersh., MV. 1901, p. 223-224; nous tenons à le reconsultre dès le d'Ant

(9 Cf. plus has, p 202 et suiv.



Fig 316. - Le Beddes er Vaineplet (cf. fig. 189). Museum für Völlerkunde, Berlin, Hauteur : om 40.

photographie (cf. fig. 281) avait fait croire qu'il laissait Cclater sa joie aupres du lit du Parinirvâna (1) · nous avois dû reconnaître que son geste, là comme ailleurs (fig. 276, 278, 437), exprimait au contraire sa douleur, celle-ci même est parfois si vive qu'il gît a teire, prostré sous son poids (fig. 277, 279, 280). Qu'en temps ordinaire il soit d'ailleurs le très humble et très oblessant serviteur du Maître, c'est ce dont le jeu de scène de la figure 326 (Cl. fig. 199, 232 b et 331, où il a egalement dans la main droite le chasse-mouches) ne permet pas de douter.

Telles sont les données de nos has reliefs; et si nous n'en tionvions pir la confirmation dans les textes, ce serait tant pis pour
ces derniers il en faudrait seulement conclure que nos monuments
figurés nous font pénétier plus avant qu'eux dans les superstitions
populaires du Gandhára Mais en fait les écritures n'ignorent pas
plus que les monuments la présence assidue de ce compaise officieux Le Lalita-vistara ne se borne pas à le faue apparaître juste
au même moment de la biographie, exactement à l'heure où le
Bodhisattva va abandonner sa maison pour embrasser la vie errante
(I, p 358) il nous renseigne encore sur son attribut, son nom, sa
naissance D'après lui, al'esprit » en question tire son origine de ce
clan de Yaksas que l'on appelait Guliyaks, il se nomme Vajrap<sup>4</sup>ni,
et l'arme qu'il tient en main est le foudre Il serait difficile d'exiger
plus de précision (\*) Et l'on ne peut davantage dire que ses inter-

(\*) Nous avons déjà dut (1 p 564) que cette mêprese avant été l'origine de l'iden tification de Vajraphan ave Mira, hypothèse as sédiussaite et qui ren lait si bene compte du double asject du personnage que pour noire part nous n'y avons renoncé que devant letémogrape formel des seènes complètes de la "Tuntations (fr 201), quand celles-ci Turent enfin venues à noire connaissance (cf plus bas, p 197 et suiv., l'iconoprephie de Mára) — bur latitui le que lliuant basig préte a Vajra Jou près du lit de Parantrena,

il faut consulter encore T Wattens On Yuan Chrang's Travels 1: India, II p 35 36 (S Beat, Rec, II, p 36 37 al rounll's complètement cet épisode dans sa traduction comme dans ses notes)

19 Il suffit de combiner les deux prasiges, Lel cust, éd. p. 65 et 219, tr. l p 65 et 139. Les Guhyskin (génies des cavernes avant de devenir ceux des emys tères-?) ne sont pas moins connus du Vahdrouts (voir Lindex de lé! Sexar) et de la littérature brahmunque (Wahabh, 1, 35, Maru, 211, 47) ventions ne soient fréquemment notées. Sans doute, lorsque le Buddha «conçoit une pensée mondaine», de plus grands personnages que Vajrapâṇi, à commencer par les grands dieux Indra et Brahmå, sont censés se mettre en branle pour l'accomplir: mais le



Pia 327. - Valetpärt-Enos.

Fig. 328. — Vainaplui Heraki ès.

Fig. 327. Musée de Lahore. Détail du n° 32. Hauteur de la téte : 0 m. 04. Fig. 328. Musée de Lahore. Détail du n° 522. Hauteur de la tete : 0 m. 06.

génio particulier du Maître n'en est pas moins donné de façon courante comme son aide-de-camp ordinaire, et, si l'on peut dire, le représentant toujours prêt de son bras séculier. C'est lui que le Bienheureux charge par délégation spéciale, tel un archange, de la protection d'Élâpatra converti (1, p. 505 et suiv.) ou de la subjugation du dragon Apalâla (1, p. 548 et suiv.). C'est lui qui pratique 52

une brèche dans les murailles de Bhadrankara pour permettre a la foule de se précipiter plus vite aux pieds du Maître (1), lui qui achève la déroute des six cheis des sectes rivales (9), lui qui protege le Bienheureux contre les traîtiesses embûches de Devadatta (3). Des textes tibé tains en feraient même, d'après un renseignement que vout bien nous communiquei M d Oldenbourg, le saha-ja (4) du Buddha . Il semble avoir été particulièrement populaire parmi la secte des 'Sarvastivadins, qui fut aussi la plus répanduc dans le Nord-Ouest de l'Inde, mais il ne faut pas croire qu'il soit inconnu des autres écoles Ni les Thûi ryadins ni les Mahasanghikas n ignoraient son existence Dans un sutta pâli, c'est lui qui biise l'intraitable orgueil du brahmane Ambattha (5), et il est clair que le Mahatastu le considère comme un complément indispensable d'une apparition du Buddha (1) Enfin, quand les textes postérieurs conseillent aux prédicateurs bouddhiques de c'en servir comme d'un epouvantail pour les pécheurs (1) ou le font sous une forme terrible triompher de Mahècvara en personne (8), ils n'oublient pas qu'en depit du pouvoir extraoidinaire qu'il doit a son devouement pour la Bonne Loi, ce n'est après tout qu'un Yaksa et c'est bien ainsi que nos sculpteurs le concorrent

Si même l'école du Gandhira n'avait connu qu'un type de Yaksa, toutes les incertitudes passées sur l'identité de Vajiapam auraient clé promptement fixées. Mais nous avons déjà pu constater

"Degaced ina, p 130 Cf Brhath :tha-clol a-sangraha, 61 Lacore, v 32h 1 Bolhisattvaradana - kalpalat i, xiii 57 (pour la restitution de la stance, ef J. A jany février 1909 p 32)

<sup>1)</sup> Schierven, Leben, p 281, Rock niet. I fe, p 92 on se rappelle les rapports étroits de ces derniers documents avec le canon de Sarvastiva lins

<sup>4</sup> Cf II p 43 n 2 et p 47 " Cl Rays Davids, Dialogues, part I p 117, il est vrai que Buddhaghosa semi le avoir d'ià perdu la tradition sur

ce point (cf plus bas, p 202) et glose Vajrapāni par Indra Voir aussi Kelisilajalaka (n° 202) et, pour un épisode ana lorue T Warrens, On Iuan Chwang . Travels in India, II p 36

<sup>(9)</sup> Maharastu, I, p 153, 1 10 - Cf Saldharma pundarika, 61 krny p 415 " Bodhisatti a-bhum, ms de Caml ri Ige Add 1702, fol 62 a le passage nous n été s gualé dès longtemps par feu C BENDALL

<sup>&</sup>quot; Schrergen, Leben, p abh, ef B F F I O IX, 1909 p 48

comment ce type clait resté aussi indécis et flottant que le sont en tout prys les conceptions populaires ru sujet des «espitis» Du moins retiouvons-nous attribués à notre personnage, exacte ment les mêmes cuinctères exterieurs de costume ou de physio







F s 330 - VARAPINI D o TSOS

Fg Jag Musee le Lalore dalds n 963 lla er du personnage on so by 330 Music de I hoe daldan 231 Il terdup sonnage o

nomie qui ont déjà servi pour les Yaksas() Ses innombrables exemplaires se partagent eux aussi en imberbes (voir pour ne citer que les spécimens les plus nets, les figures 182 189 191 194, 197-199, 245, 251 b, 256, 270 272 274 278 327

<sup>()</sup> M Savant est arrivé de son côté à la même constatat on otritôt u e figure barbae d'adulte tantôt un éplèbe mbe bes (loc la d. p. 191)

54

329-330, 333-334) et en barbus (cf. de même les figures 193, 195, 213, 220, 226-227, 238 a, 243, 266, 267, 271, 276, 277, 281, 326, 328, 331-332). Si à présent nous examinons de plus près les premiers, nous constaterons vite chez eux une tendance à revêtir, sous l'influence des souvenirs classiques, l'allure d'un Mercure, d'un Amour ou d'un Bacchus : particulièrement caractéristiques à ce point de vue sont la figure 327 (cf. fig. 198) où une bandelette antique presse la longue chevelure d'un Vajrapani-Eros; la figure 329, où il a les cheveux courts d'Hermès; la figure 330, où il adopte les grosses boucles d'un Dionysos. Quant au type harbu, il oscille pour les mêmes raisons entre deux adaptations possibles. L'une, d'allure faunesque, convient bien au caractère volontiers sylvestre des Yaksas : elle est surtout marquée sur les figures 327, 243 et 332(1) par les yeux torves, la barbe et les cheveux incultes, le rigtus de la bouche et même la forme pointue de l'oreille qui rappelle celle des Ægipans. L'autre nous paraît avoir ·été suggérée à l'artiste soit par la notion du vajra, soit par le fait que parsois ce vaji a est tenu à la façon d'une massue; et ainsi le « porteur du foudre » tourne tout naturellement soit au Jupiter, soit à l'Hercule. Nous citerons tout particulièrement comme exemples en ce genre les ligures 193, 226, 266, 328, 331 et 441. Mais ', ici encore nous ne devons pas nous en lenir aux seules figures d'une individualité particulièrement accusée (cf. II, p. 46) et négliger pour les exceptions le témoignage moyen de l'ensemble. Le Zeus ou l'Hermès, l'Héraklès ou l'Eros d'occasion n'est après tout qu'un Yakşa comme les autres, en dépit de son cachet personnel. Il suffit, pour s'en assurer, de comparer parmi les Vajrapani harbus ceux des figures 328 et 331 avec les atlantes des figures 87 et 325 ou ceux des figures 326 et 332 avec le génie de la figure 313 - et, parmi les imberbes, ceux des figures 327, et 329-330 avec les

Labore; il est malheureusement peu visible sur notre figure 208 c, mais consultez J. I. A. I., 1898, pl. X. A.

<sup>(1)</sup> Notons encore, dans le même groupe, le Vajrapáni-Silène, si bien caracterise, du n° 143 du Musée de

figures 8h et 31h, on encore celui de la figure 182 avec les porteurs des pieds du cheval ur la même scène : il n'en faut pas plus pour constater la parfaite similitude de tous ces personnages qui, avec ou sans foudie, ne sont au même titre que des Yaksas.

Ce qui est vrai des différents types de Vajrapâni ne l'est pas moins de ses divers costumes : à quelques exceptions près, dont le caractère hellénisant est clairement marqué, il n'en est aucun qui ne convienne en définitive à un resprit r d'assez basse caste. Tout d'abord - et dans les mœurs indiennes c'est là un trait essentiel à ce point de vue - il ne porte jamais aucun bijou (1). Même sur ceitains bas-reliefs; où il semble que l'artiste ait poussé jusqu'au bout la docilité aux préjugés populaires, il lui enveloppe la tête d'un pan d'étoffe (fig. 256 a, 333) exactement comme s'il s'agissait d'un paria (cf. fig. 250 et II, p. 8). Le plus souvent il le vet d'un simple pagne ou caleçon à l'indienne, d'ordinaire fort court : tout au plus jatte-t-il par-dessus une sorte de châle flottant. Tel est le costume de Vajrapâni, ainsi qu'on a pu le constater tout à l'heure, dans l'immense majorité des cas, et par suite le seul sur quoi des conclusions valables puissent être fondées. Il est néanmoins permis de relever les quelques variantes où se marque le mieux l'influence classique, telles par exemple que la chlamyde nouée autour du con de celui de la figure 245 ou la peau de lion dont se coiffe. celui de la figure 317 et dont il ramène également les pattes sur sa poitrine. Parfois nous rendrions volontiers la routine du sculpteur responsable de ces apparentes originalités. Si sur les figures 226 ct 274 il drape étroitement l'himation de Vajrapăți autour de son una lach, des encore, crojons-nous, sons l'influence la ses sonvenirs d'école. De même que tout à l'heure nous avons vu le foudre, campé comme une massue ou un caducée, lui suggérer le types d'Hercule ou de Mercure, ici le même attribut, en lut rappelant le rouleau de manuscrit tenu dans la main gauche par le prétendu

 $<sup>^{19}</sup>$  A ce point de vue même, la simple centure qu'il porte sur la figure 334 est une exception à noter.

«orateur», lui a suggéré, de façon aussi exceptionnelle qu'irrésistible, l'attitude et le costume du Sophocle du Musée de Latran (1). Il est non moins rare, mais pourtant il arrive que les plis lâches du manteau laissent apercevoir la nudité de Vajrapâņi (fig. 199 et 329), ou même qu'il soit nu comme l'antique (fig. 232 b, 251 a, 257 a) On trouvera encore des exemples où la languți indienne s'est changée en un pagne relevé sur la hanche à la mode classique (fig. 331). D'autres fois elle est remplacée par une tunique qui, en façon d'exomide, laisse l'épaule droite découverte (fig. 189, 276, 326, 332), ou qui, au contraire, monte jusqu'au cou. La plus caractéristique en ce dei nier genre est celle de la figure 334, pressée à la taille par une ceinture à gros grains : sa coupe, qui rappelle le chiton du prétendu «Bon Pasteur» (fig. 324) est encore soulignée par des sortes de cnémides (2). Mais - ne craignons pas de le répéter une foisede plus - toutes ces indécisions ou ces fantaisies, auxquelles le vague des croyances populaires condamnait ou autorisait les artistes, ne doivent pas nous saire perdre de vue la nature foncière de notre personnage. Sous toute la variété des déguisements où il se complait, Yaksa il est et Yaksa il demeure.

Il nous faut en venir enfin à l'attribut qui, au milieu de toutes ces variantes, nous a servi de point de repère et de signe indéniable d'identification : nous voulons parler de ce foudre au prestige duquel, comme l'a remarqué M. Senart, Vajrapâni doit, outre son nom, l'étonnante fortune qu'il devait faire dans la mythologie postérieure du Bouddhisme. Mais notre premier soin doit être justement de dépouiller, à l'exemple de nos sculpteurs, le vieux rapa vêdique (3) de tout le mythique cortège des idées que l'Inde y asso-

" Cf Vajrardpa, dans P W et Big-

<sup>(1)</sup> Nous aurons à revenir plus loin sur ce type à propos de Buddha à la fin du chapitre xvin (ef fig 454 b et 594)

<sup>(1)</sup> Il porte les mêmes sur la figure 276 Il faut en rapprocher les jambières du l akra Pancika (fig 386-390)

Veda, IV. 22, 1-9 Si ce carrenu de fondre a eu jades quatre pointes, remarquons qu'il les retrousera dans les doubles ragra en croix des lamas tiliétains - Voir d'autre part Th Beingennen, The thunderweapon in religion and folklore, Cambridge inti ch viet p 113

ciait, poui n'en considérei que la forme matérielle et concrète. De même que le cahra, la fameuse «roue solaire» se réduit, une fois en main, a n'être plus qu'une variété d'arme de jet — sorte de disque évidé et affilé sur le bord extérieur — de même le *iajra*,





Fig. 331 — Vannevivi 7zes Fig. 332 — Vannevivi Pax Fig. 331 Musee le Lahore, deta l'iu n° 2122 (Skr.) Hinteur du person appe om 21 Fig. 332 Musee de Lahore, deta l'iu n° 331 Hinteur du personname om 22

en tant qu'attribut, devient une simple masse d'armes qu'on susissant par le indicu, à la fiçon des halbres. Il se montre à nous sous l'aspect d'une sorte de double pilon, renflé aux deux extrémités, et ordinairement arrondi, parfois aussi poursu d'arêtes, mais non plus de ces pointes qu'on lui voit encore à Stachi (i). Il

<sup>(1)</sup> Dans la main des dieux sur la faça le du pilier de drinte de la porte Est -

Cétait d'ailleurs la meilleure des armes si l'on en croit la Bingarad giti, x 28

58

présente ainsi une ressemblance, trop évidente pour être fortuite, avec un des attributs que brandit Çiva sur les monnaies des Kusanas (pl V, 10) (1) et que l'iconographie a plus tard interprété, par une confusion facile, comme un tambourin en forme de sablier Quoi qu il en soit, cette arme invincible suffit à distinguer Vaji apâni entre tous les Yaksas Elle ne saurait se confondre en effet avec la boule d Âtavika (cf. fig. 253 et 323) ni avec la «masse de fer» (ayah-Luta) que brandissent dans les textes dautres gémes () Cest tout à fait par hasaid qu'il croit utile de se munir en ontre de la large épée indienne (fig. 140, 227, 270) comme tels de ses congénères de l'armée de Mara (fig 306) Il faut avouer d'ailleurs que son soudre ne laisse pas de l'embarrasser quelque peu Assurément il n ignore pas que cela se tient par le milieu (cf fig 184, 189, 191, 193-194, 197, 226, 243, 251, 256, 267, 272, 274, 976 278, 281, 326, 332), mais fort souvent il se contente d'en fure reposer l'extrémité inférieure sur la prume de sa main dioite ou gruche (fig 187, 195-198, 199, 213, 229, 166, 271, 329, 330, 334) Parfois même, mais ceci i titre tout à fait exceptionnel, il le maintient appuyé d'un bout sur sa hanche gauche (fig 331) ou droite (fig 222) On dirait que, chez lui, la notion du foudre parfois s'oblitère, avec les résultats connexes que nous avons constatés, au profit du sceptre de Jupiter, de la massue d'Hercule ou du caducée de Mercure Mais si diverses que soient aussi ces attitudes, toutes rentrent dans une même formule générale que nous a amicalement suggérée l'admirable perspicacité de M. Brith c'est toujours au fond celle du licteur flanquant, faisceau en main, le personnage consulure Or demanderons-nous, qu'importent, sur un monument quelconque de lépoque romaine, lige, la taille, la physionomie, l'équipage ou la pose même du licteur? Chez lui,

il ny a que le faisceru, ou même le fer de hiche emminché dans

<sup>(1)</sup> P (ARDYER Cat pl XVI 12 XVIII 14 16 et 1 LEV et V SRITE Cat, pl XI, 9 y voient avec raison un

fou lee Cf A'GRENWEDTL Mythol g c h
lindex s v damaru

" Jal., n° 342

le lasseau, qui compte Nous en dirons autant du tajra pour le «porteur du foudre» C est l'instrument symbolique du magique pouvoir de son Maître, exactement comme le faisceru romain était l'insigne traditionnel de la royante, puis de la plus haute magistra-



F a 333 — Vainaplas ostunk en paria Musee de Lahore, f ague t du n 37 Hauteer to ale o m 19

ture républicaine. Aussi cet objet leste l'il à tiaveis tous les linsards et les jeux de la fantaisie ou de la contume artistiques, le signe certain et — heureusement pour les iconographes — ausément reconnaissable de son identification. Pas plus que la diversité de ses types ou de ses costumes, celle de ses attitudes ne saurait à aucun moment nous dérouter.

C'est bien visiblement ainsi que l'entendaient nos sculpteurs. Forts de cet emblème significatif, ils s'en sont remis à lui du soin de nous faire constamment identifier Vajrapâṇi, non à son aspect, mais à son rôle : et en esset, ce n'est pas, à proprement parler, un personnage; c'est, comme on dit en langage de théâtre, un memploi m(1). Dès lors, pourquoi se seraient-ils fait scrupule d'user à son occasion, puisque Yaksa il y avait, des multiples modèles dont ils disposaient pour figurer les génies? On dirait même qu'ils s'appliquent, par amour de la variété, à déployer toutes les ressources de leur répertoire. Sur des stèles ou des frises à plusieurs compartiments et tout entières de la même main, on voit l'aspect du porte-foudre changer d'une scène à l'autre. C'est ainsi que sur le pourtour du stûpa de Sikri (fig. 73) le Vajrapâni est tour à tour barbu ou imberbe (cf. par exemple fig. 243 et 245). Le même contraste voulu se retrouve chez lui sur les deux panneaux aujourd'hui séparés par tant de lieues, mais qui ornaient jadis le même édifice, des figures 189 et 326, ou sur les deux étages de la figure 238, etc. Dès lors, nous ne serons pas outre mesure surpris qu'il lui arrive de prendre à l'intérieur du même cadre deux types et deux costumes aussi différents que sur la figure 274 (2). Tout ce qui précède lèverait, s'il en était besoin, nos dernières hésitations devant cette mise en scène, au premier aspect déconcertante (cf. 1, p. 553): c'est bien Vajrapani qui est là par deux fois représenté, à la fois en qualité

(1) Telle est la solution que nous proposerions à la difficulté - certainement très grave - soulevée par M J Ph Voczi, dans son article dejà cite du B. E. F E O (1909, p 525) contre les hypothèses equi considérent notre Vajrapdoi comme représentant un seul et même personnage de la légende bouddhique . Vajrapani apporali sons des formes si diverses que nous sommes forcés d'admettre qu'il n'a pas partout le même rile ... Nous croyons au contraire que

c'est sur l'uniformite constante de son rôle que se fonde la relative unité du personnage et que ses variations d'aspect ne sont qu'une compensation, autorisée par son caractère subalterne, à la monotonie de ses perpétuelles réapparations.

(1) Gf. encore les deux types imberbe et barbu, sur A. M. I., pt 96 (cf I, p 434) - Dans le même ordre d'idres on peut noter le même contraste entre les deux l'àncika javanais et d'ailleurs tout voisins des figures 5:3 et 5:4.

d'apparteur ordinaire du Maître et de ministre spécial de ses volontés comme dompteur du d'agon «Au moment même, dit excellemment M Senart<sup>(1)</sup>, ou il l'éloigne du Buddha pour cet

office, le sculpteur le dédouble et le consêrve aux cotés du Maitre dans sa pose consacrée, tant il est conçu comme un garde du corps ntutré inséparable, du Bud dha » Ce n est pre tout si notre hypothèse sur les origines populaires de Vajra pini sont justes, chaque Buddha, quels qu'en soient le nom et lépoque doit en ruson de son exceptionnelle dignité, être escorté de son Yaksa, or telle est bren la façon dont limagination des artistes, reflétant les croyances des donateurs concernt les choses Cette sorte d'incrention de sa puissance surhumaine ne manque pas d'apparaitre aux côtés du Buddha Dipankara



Fo 335 — Vain plate or trukk blat of E Musée de Lahore d'tald in 821 Ha end personage o 17

(fig. 140-141) Planos bus-reliefs nont eu garde de sarrêter en si beau chemin. Sui une frise milheureusement incomplète mus qui représentait suis doute les sept Buddhus passés de notre les en compagnie du Me sie Mutréya, chicum deux est regulièrement flanqué de son Vajraphu (fig. 136, ef. 77 en bus et 457) On

peut dire que ce monument nous apporte la confirmation et comme le couronnement de notre théorie car aucun des trois Vajiapâni conservés ne se ressemble et pourtant qui ne voit ici que les varia tions de leur type ne peuvent rien ôter à l'identité de leur fonction, ni par suite de leur titre?

En raison même, si l'on peut dire, de cette persistance dans l'imprécision, il serait chimérique, nous le craignons, d'attendre de frises du même genre, s'il s'en découvrait de nouvelles, des données sûres sur l'aspect spécial du Vajrapâni de tel ou tel Buddha nommement désigné. Toutefois nous ne doutons pas que sı la figure 136 était complete, nous y aurions trouvé, déjà réalisés côte à côte au Gandhâra, les «huit Vajrapâni» (à raison d'un par Buddha passé ou futur), dont nous parle couramment Hiuantsang (1) Ce nombre, pour consacré qu'il sort, ne nous semble leur avoir éte assigné que par voie de conséquence, d'après celui des Bienheui eux de notre âge du monde, dont ils sont l'escorte obligue Il n'en fallait pas davantage pour ouvrir la voie aux fantaisies décoratives qui s'étalent sur les parois des sanctuaires du Turkestan chinois (2). Car il est à reniarquer que les images de Vajrapâni, du moins dans ses fonctions d'assistant du Buddha, sont aussi nombreuses dans la Sérinde qu'elles sont rares dans l'Inde propre Il est probablement exagere de dire qu'il n'a jamais été figuré dans l'école de Mathura (9) Du moins avons-nous eru l'apercevoir en double exemplaire sur le Parinirvâna de la figure 282 (cf. I, p. 565) Mais nous devons reconnaître que nous n'ayons pas d'autre spécimen à citer, et, d'autre part, c'est tout juste si nous croyons en

O Mém ,1 p 31q et 34q , Rec , II

D M le Prof \ Galvwedel (Iddust
schars p 136 et fig 132) cite une celle
da Turfan dont li voute est ornée de 38
unages du Buddha et derrière l'épaule
de chacun d' ces dernières se tient un
\( \) Variance de l'autorière (autorière l'épaule
de chacun d' ces dernières se tient un
\( \) Variance (Iddustrière) de l'autorière (Iddustrière)

Variance (Iddustrière) de l'autorière (Iddustrière)

O variance (Iddustrière) de

les representations ettées ou figurées dans les Alib Kult Turk du même auteur, ou le Chotscho de M Vor I e Coo Nous aurons à revenir plus bas, p. 160, su le fuit que ces l'ajraptus sont armés de pied

a propos du fregment nº II, en cite un nouvel exemple.

découvrir une représentation certaine (1) sur les sculptures d'Amarávati Longue serait au contraire la liste des illustrations déjà publiées du Vajiapàni-licteur dans la Haute-Asie Évidemment il s'y multipliait dans un milieu favorable, à la faveur des idees régnantes qui reclamaient, tout comme au Gandhâra, la présence constante auprès du Bienheureux de son génie gardien C'est justement le sens symbolique et l'utilité pratique de ce rôle que ne semblent plus comprendre les bouddhistes du bassin du Gange et du Dekhan Sans pei dre leur dévotion en Vajiapàni, voire même tout en élargissant sa place dans leur panthéon, ils ont rompu le liun spécial qui le rivait à la personne du Maître

lei s'ariête d'ailleurs pour nous l'histoire de ce personnage pro térforme Ce serait sortir de notre sujet que de prétendre, soit remonter jusqu'à ses problématiques origines mazdéennes, soit le survie à travers l'iconographie postérieure de l'Inde, tantôt comme Bodhisattva d'aspect bénin, tantôt comme Dharma pila d'allure furibonde (A Tout au plus devons-nous rappeler en passant la séduisante hypothèse de M Grunwedel qui rattacherait à la double forme gandhárienne, l'une juvénile et l'autre hirsute, de notre Yaksa, l'origine de cette double transformation, d'une part en idéal pour les sidèles et d'autre part en épouvantail pour les impies Ce qui nous importe avant tout, c'est que, de toutes manières, nous trouvons dans l'école gréco-bouddhique l'amorce de cette évolution les encore nous ne saurions mieux faire que de céder la parole à M Senart(s), qui, lui non plus, ne cioit pas « que I on puisse isoler le Vajrapâni mahayâniste de notre Vajrapâni plastique Tout, au contraire, semble les relier étroitement. Et comment douter que, par sa fonction uniforme et caractéristique de suivant, de protecteur armé du Buddha à travers sa carrière religieuse, il ne s'achemine à sa fonction plus générale, plus systématique de patron du Bouddhisme? Si le double aspect — combattant redoutable et Bodhisattva serein — qu'il assume dans l'imagerie, rappelle encore ses origines de génie subalterne en même temps qu'il affirme sa promotion à une dignité plus haute, il n'empêche que sous l'un ou sous l'aute, il ne soit essentiellement un protecteur de la religion, et n'apparaisse ainsi comme le continuateur naturel du Vajiapâni des sculptures ».

## S V. Femmes et fées.

LES DEVATA. - Non plus que des images tantiques de Vajrapâni, nous ne trouvons au Gandhâra la tourbe des diablesses et des sorcières de basse caste (piçaci, yogini, dakini, etc.) qui encombrent, nues, échevelées et dansantes, les albums tibétains. Ce n'était pas qu'elles n'existassent saus doute détà dans l'imagination populaire: mais l'aut ni la littérature n'étaient encore descendus au niveau de superstitions si basses (1). A peine apercevons-nous, à côté des génies des eaux ou des airs, leurs ondines ou leurs fées. Parmi les Nâgis, les unes, comme la belle Suvarnaprabhasa, ne se montrent que dans l'ombre de leurs époux (fig. 1947196; cf. fig. 251 a et 270-275); d'autres se tordent de douleur entre les serres de Garuda (fig. 318-320); ou, au contraire, se livrent joyeusement à l'orgie (fig. 132-133). Si nous passons aux fées à forme purement humaine, quelques-unes suivent ce détestable exemple (fig. 128-131): mais la plupart d'entre elles se contentent d'un rôle paisiblement décoratif. C'est tout au plus si elles s'associent parfois, par un geste de dévotion, aux scènes des bas-reliefs qu'elles en-

dans un presoge de caractère populaire et magique sur lequel nous aurons à revenir plus bas, p. 104 — huit decakumart par point cardinal

<sup>(1)</sup> Remarquons pourtant que le Maharasiu (III, p. 306 et suiv) et le Lalita ristara (éd., p. 387 et suiv.; trad., p. 322 et suiv.) nomment déja — "il et vrai,

cudrent (fig 294, cf fig 105) Dordinaire elles adoptaient sim plement la pose plastique (cf I, p 229) restee traditionnelle dans l'Inde depuis les Yaksinis, ainsi expressément nommées par les inscriptions de Bulbut (fig 106, 185, 335, 336, 339, cf Barbut, pl VV-VVII) Certaines esquissent pourtant des attitudes plus



Fig 333-336 - Yans vis (cf fig 106) D'après une photogr de l'Archeologi al Sarr y

mutines et provocantes, en quoi elles ne font que rappeler, hien quavec moins d'impudeur les gréces minsultires que feurs con génères de Visthurà avaient déjà empruntées sur courtisanes du cru Cest ainsi que les nymphes des figures 337 et 472 consultent coquettement leur mitori pour ajuster leur pendant d'oreille, tandis que celles des figures 338 et 473 font savamment onduler

leuis hanches sous prétexte de jouer avec l'oiseau familiei peiché sui leur épaule dioite<sup>(i)</sup> Nous reviendrons tout-à l'heure sui le contiaste qu'offrent ces figures et qui est d'autant plus saisissant que ce sont évidemment des transpositions d'un même motif

Peut-être sied-il encore ici de classer à part, pour l'amour de la musique, la see qui joue de la vind sur la figure 339 bis, et d'y voir de préférence une Gandharvi (cf. plus haut II, p. 28 et fig. 315) Du moins devons-nous en rapprochei aussitôt une des raies images feminines qui soient détachées (fig 340) Celle-ci pourrait inême " prétendre, semble til, a une dénomination plus piccise, en raison de son laksana, le luth, et de son tahana, le lion Pat le fatt, M A Grunwedel a depuis longtemps proposé de l'identifiei avec la déesse Sarasvatî A la vérité, il est le premier a faire ses réserves ce qui donnerait, selon lui, quelque viaisemblance a sa conjecture, ce serait beaucoup moins la place (en fait des plus minimes) que la grande Muse indienne occupe dans les anciens textes, bouddhiques, que le rôle assez important qu'elle était appelie à jouer dans le panthéon maháyánique, en sa qualité d'epouse du Bodhisattva Manjuçri, dont elle posséderait déjà ici la monture favo 11te (\*) A cette 1215on, qui a son prix, nous en ajouterions volontiers une autre, tirce du culte spécial dont, sous le nom de Çâradâ, elle a jour au kaçmîr, ou son image miraculeuse n'aurait etc détruite qu'au xve siècle de notre ère (3) Mus avec la meilleure volonté du monde et en tenant le plus grand compte de ces minces

les piliers de cetto balastrade nous paraissent apparteur à uie « ancienne ecole» de Mathuri, antérieure à l'influeuce gandhérienne et remontant au

1" ou it siècle av J C

(\*) Bu'lli Kunst, p 101, et éd an
glaise (beaucoup plus catérorique dans
l'affirmation) p 105 l'ythologie du

Bonddhisme au libet, p 154

(2) R jatara ignni, trad M A Stein,
t II p 179 el sun , et 287

CI A M I, 11 58 et 59 sur la figure 339 le morar est monté sur un manche au lieu dêtre tenu par une l'oucle comme sur la figure 472, ort peut raj procher de la femme de la figure 473 celle (aujourd hair Celentia) qui sur la planche des A M I tient de la main gauche la cage de l'oisem apprivoisé lequel s'enhardit ¿galement 'jusqu' à bec pueter les fleurs desa conflurt Voutons que d'anes l'anologne de Barhut.

présomptions, il serait bien aventuré et surtout bien prématuré de pousser jusqu'au bout l'hypothèse (1). Tout ce que nous pouvons légitimement dire de cette image mutilée et connue à un unique exemplaire, c'est qu'elle représente une déité musicienne de

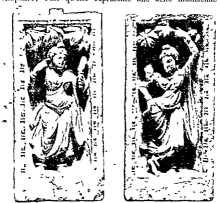


Fig. 337-338 — Leavis
Museum fur Vollerkunde, Berlin Maxicur : o m 35
Photogr commanymin par N. I. Bresse

quelque réputation et de beaucoup d'avenir; mais si elle aspire visiblement aux honneurs de la vedette, pour l'instant elle n'a pas encore réussi à se dégager de la foule anonyme des figurantes.

A côté de ces banales devate, rarement édifiées et encore moins souvent édifiantes, à peine en pouvous-nous consudérer quelquesunes commese mel intunpeu plus du ectement \l action (cf I,p 434) ce sont d'ailleurs des divinités sensiblement du même ordre, c'est-I dire en somme d'un rang peu élevé. Nous ne croyons pas qu'il fulle en excepter 5th type i, la agrande diesse a Terre, dont le rôle demeure des plus subalternes quand, pareille à Gê, elle apparait 1 mi-corps(1), c'est seulement pour rendre (Cmoignige au futur Buddha (fig 200 b 341 et 401, cf 1, p 398 et 407), voire même pour soulever les pieds de son cheval (fig 181, cf I,p 359-360) En pied ou en buste se montrent les deux nagara-detata qui peisonnifient les cites de Kapilavastu et de Ci Avasti la premiere se désole du « giand dépait» (fig 184 184, cf I p 360), la seconde se réjouit du « grand mu acle » (fig 45 q b), mais toutes deux poi tent au front la couronne crénelce restce traditionnelle dans notre art() A côte de ces récentes créations d'une symbolique raffinée, les divinites des arbres - objet d'un culte immémorial(1), mais bien moins nettement caractérisées - « ne laissent voir que la moitié de leur corps " Rappelons les dryades qui séplorent dans le feuillage des arbres du Parinirvana (fig 276, 277, 279 cf I, p 562) Quant à la deraté de larbre de la Bodhi (fig 199, 200, 401), nous hésitons \ la citer, pour la raison que les monuments semblent incertuns, tout comme les documents écrits, sur son véritable sexe (4) Toutefois d'après les textes postérieurs se, ces divinités sylvestres

Pour le même motif en Asie een trale of A GRUNWEDEL Allb Kelt Turk p 13g

" Sur les nagara-devatà, aux références indiquées plus haut I p 360 361 ajo iter la Laksmit de Råjagriba (Buddha-car ta x 9) la divinité rési dente de Kanakā atı et de Roruka (D vyá vadana p 295 et 377) la puradevata de la Bodh satt avadana l'alpalata xit 24 le p radeva du Mahavan sa xxv 87 etc Cf H OLDEYBERG Rel g on du Veda

(tal V Hevay) p 215 et su v Lal ta v stara o i tantôt (éd p 278 et trad p 239) ces devata sont 4 dieux et tantôt (6d p 331 trad p 280) 8 déesses la Romant Leg dit « déva » (p 207 et 258) Remarquons que sur la figure 284 il semble bien aussi que nous ayons affa re à des dieux et non à des

Ansı dans l'Açokavada a la d vin té qui hante l'arbre açoka de la Nat v té est une devalanya (D v ja adana p 390) et la Iryade du Commenta re à la stance 222 d'1 Dhammapada est mère dun fils (WARREN Budlh sn in translatous n 430)

sont bien sûrement des «jeunes filles» ou même des mères, et peut être devons nous soupçonner sous ce fait l'influence de l'art classique autint que l'action grammaticale du genie de deinid





Fig. 33g — Listeril — Fig. 33g & s. — Caroniari (1)

Lol cet in des Guides à Mardin Hauteur o en 36

Dagers des photogr de M A E Call

Is a lacets — Si des fées nous presons aux simples mortelles, la prenière à airèter nos regard, sera surement la pseudo-Minerve de la fiquire 34a la casque po cour ses longs chevens. In lance que tenut sa main gauche, son chiton tombait sur sa longue rolle et serre par une centure au-de-sous des seins, ses traits purs et charmants, ses formes chancées, lair junémie et fier repandu sur tonte sa personne tout chez elle avait de lonne heure excel·len-

70

thousiasme et réveillé les souvenirs classiques des amateurs angloindiens. Dans sa ferveur pour la jeune guerrière, Cunningham tenait qu'elle avait du être jadis adorée dans quelque temple indien d'Athène Promachos. Nous ne songeons certes à contester ni l'allure occidentale de cette figure, ni ses Fapports évidents avec les Pallas ou les Artémis que portent au revers certaines monnaies d'Amyntas, de Mauès et d'Azès (1). Il ne faudi ait pas toutesois s'evagérer ces ressemblances, ni non plus l'excellence du morceau dont. les proportions sont loin d'être impeccables. Puis l'impitoyable analogie de figures beaucoup plus médiocres et qui surement n'ont jamais pu prétendre aux honneurs divins (fig. 343; cl. A. M. I., pl 91, 2) la force à rabattre singulièrement de ses prétentions. Enfin l'examen des figures 149, 178-179, 417 (cf. A. M. I., pl. 127) nous contraint à la reconnaître, sa pique à la main, dans les lonctions très subalteines de gardienne des appartements intérieurs du palais. C'est elle, ou ses pareilles, qui veillent, en bonnes chambrières, sur le sommeil solitaire de Mâyâ, ou dorment en faction devant la chambre nuptrale du Bodhisattva. Et de même qu'elles ont gardé (d'ailleurs foit mal) le futur Buddha, ce sont elles encore qui, toujours appuyées sur leur lance, montent la garde auprès de ses reliques (fig. 289 et 291)

Il n'est plus possible de nous y tiomper : ce n'est qu'une Yavani, une de ces jeunes filles «grecques» ou soi-disant telles, mais du moins recrutées dans les pays de l'Ouest, dont nous savous que les bateaux de la mei Rouge continuèrent longtemps à approvisionner les gynécées de l'Inde. Cat nous sommes assez bien tenseignés à la fois sur cette antique «traite des blanches», et sur le constant emploi de ces Amazones à la cour des râjas indiens (2). Les

λVIII, 4-5. (a) Du côté grec, voir le Periple de la mer I ruthree, chap ling Mfgastules, Fragm xxvii, Statson, xv. 1, 55, du

<sup>(&</sup>quot; P GARDYER, Cat, pl XIV, 21 et ... cole indien nous nous bornerons à renvoyer au Théatre indien de M Sylvain - Livi, p 34, 196 et 349 - Cf encore "Canakya Artha-castra, 1, 21, et la quvati de la Jataka-malit. 28 (id . p. 185.

voyageurs chinois nous ont même appris que la coutume en avait été importée au Cambod je (1), et d'autre part nous ayons des témoignages certains qu'elle subsistait encore dans l'Inde sous les Mogols. Quand' on projeta dans l'entourage de Shâh-Jehân de se.



Musee de Lahore, nº 77. Hauteur de la figure assise : o m. 23.

débarrasser d'Aureng-Zeh, on comptait, nous dit Bernier<sup>(2)</sup>, pour s'emparer de sa personne, sur ces « grosses femmes tartares » qu'on employait à la police intérieure du sérail. L'épithète s'appliquerait assez bien à la figure 343. Quant à notre figure 343, c'est hien

trad., p. 260). — Signalons une Yavantavec lance et boucher dans lá crypte XVII d'Ajantà (Garritons, pl. 59 et p. 36). \*\*

(2) Cf. la relation de Tcheou Ta-Louan.

(\*) Cf. la relation de Tcheou Ta-kouan, 61 trad. Patttor, dans B. E. F. E.-O., II. de

'1902, p. 176, sur les efilles du palaise qui forment la egarde privées du foi

(9) Ilistoire des Estats du Grand Mogol, éd. de Paris, 1671, p. 100, éd. d'Amsterdam, 1724, I, p. 88. 72 vraiment une Yavanî; et puisque le nom et la chose se sont si longtemps conservés dans la littérature et les mœurs indiennes, nous " ne pouvons mieux faire que d'emprunter au grand poète en prose que fut Bâṇa (1) sa description de la «gardienne de la porte»: «Le • glaive qui, contrairement à la coutume des femmes, pendait à son flanc gauche, lui donnait une apparence à la fois terrible et charmante : telle une tige de santal à laquelle s'enroule un serpent. A voir les contours de ses seins, blanchis par une épaisse couche de fard, on l'eût prise pour la Ganga céleste, au moment où l'éléphant Airâvata fait émerger les orbes de son front. Quandeson image se reflétait dans les pierreries des aigrettes, on avait l'illusion de voir la Fortune royale en personne portée sur la tête des grands vassaux. Comme l'automne, elle était vêtue d'une blancheur de cygnes; comme le fil de la hache de Râma, elle avait à sa merci

Le costone féminiv. - Si l'on met à part celle amazone très nettement caractérisée, la plupart des autres figures féminines se noient dans la monotonie d'un type commun. D'une manière générale on pourrait peut-être remarquer que, sur les morceaux où l'influence classique vient à faiblir, la prédominance du goût indigène tend à augmenter l'opulence des formes : il est édifiant de contraster par exemple, à ce point de vue, les figures 342 et 343. Pour le reste, du haut en bas de l'échelle, toutes les femmes se ressemblent et ont, à peu de chose près, mênie costume, même -

le cercle des princes; comme les pentes boisées des monts Vindhyas, elle portait une tige de rotin : elle semblait l'incarnation de la divinité tutélaire du royaume... " Le couplet est aussi flatteur que brillant, et, devant la statue de Lahore, nous n'en voudrions pas Tetrancher un mot : mais tout de même il ne s'agit dans les deux cas que d'une portière - ou, pour nous servir du terme plus

noble usité en Antérique, d'une « janitrice ».

coissure, mêmes bijoux. Sans doute ce serait trop demander à nos artistes que de créer des physionomies spéciales à l'usage de telle ou telle zélatrice célèbre; mais on attendrait au moins d'eux qu'ils marquassent à grands traits quelques dissérences naturelles, comme par exemple celles de l'âge. Or nous avons beau voir



F16. 341. — La péesse Tenne. Musée de Lahore, n° 777. Hauteur : 0 m. 22.

réunis sur un même has-relief tous les membres d'une même famille (cf. fig. 933), nous ne percevons entre eux aucune distinction de ce genre. Passons encore condamnation sur ce point : nous avons déjà reconnu que les héroînes de légende restent toujours jeunes et helles (cf. I, p. 488) et l'on nous avertit expressément que la mère adoptive-ulu Buddha, Maháprajápati, parut toujours avoir 74

seize ans - l'âge de la floraison pour l'éphémère beauté des femmes indiennes(i). Du moins on ne pourra s'empêcher de trouvei excessif que nous ne percevions pas-davantage la moindre différence de condition sociale. On se rappelle comment nous avons été bien empêchés de décider, sur tel tableau de la adonation d'Amrapalia (fig 245, cf I, p 490) laquelle des deux était la maîtresse et l'iquelle la servante Si nous avons été plus heureux à propos des scènes de la Nativité (fig 152, 164 a), c'est que nous savions d'avance que Maya courberait de la main droite la branche de l'arbre, que sa sœur la soutiendrait et que leurs suivantes porteraient « des cruches d'or, des éventails et des fleuis parfumées n(2) par ailleurs, princesses et esclaves sont toutes pareilles. Un peu plus loin, sur les figures 179 ou 447 (cf J I A I, 1898, pl 13, 1), lœil même d'un coux hésiterait à reconnaître Gopa (ou Yacodhará) parmi les danscuses et les musiciennes de la cour, si sa place sur la couche nuptiale ne la distinguait aussitôt du trouperu des hayadères Que la belle fille de la figure 168 soit bien la fiancée du Bodhisattva, ou qu'il faille y von la fille du brahmane Mâkandika(1), elle est sûrement de bonne caste : il est d'autant plus surprenant que rien absolument ne différencie d'elle la Matangi de la figure 250 Sans doute cette ressemblance peut être plus apparente que réelle il faut compter avec l'esprit de ressource des femmes et l'ingéniosité qu'elles déploient pour se donner à elles-

mêmes et aux autres l'illusion d'être habillées comme tout le

(\*) Duyacadana, p. 515 et suiv, cf B. E. F. E.-O., NI, 1906 p. 22 et plus bas, p. 100 — En fait M. H. Huscazares a bien voilul nous faire stroir qu'il avait depuis retrouvé et repproché la partie centrale du bis rehef cest bien le Bodhisattia qu'i sy trouvait figuré, ce qui confirme définitivement l'attribution que nous avons proposée (1 p. 328) pour la figure 168 Lensemi le aius reconstituées reproduited. Sous fifig 460 j

<sup>(\*)</sup> Cf J A , juillet août 1908, p 163 Cet bge est resté tradiționuel dans les descriptions des addana (feonographie bouddht, 2\* portic, p 66) — Toutefois nous verrons un peu plus bas des dif férences dêge indiquées entre les do nateurs par des différences de taille

P 90
(b) Sutralankara, trad Id Honea
p 106, cf J I A I, 1898, pl 101, et
1 W I, pl 13h, 1

monde. Aujourd'hui encore, il n'est dans l'Inde si pauvre mendiante qui ne sache se draper dans ses haillons et ne charge son cou et ses poignets de colliers et de bracelets de verre : or, une fois reproduites en pierre, toutes les étoffes se valent et la verroterie joue l'or. Mais nos remarques n'en subsistent pas moins, et nous pouvons ajouter que la contagion de cette uniformité gagne jusqu'aux fées. Nous avons vu qu'on avait longtemps pu prendre une Nâgi pour la reine Mlya (II, p. 37); en revanche, saus les inscriptions de Barhut, nous n'aurions jamais tout à l'heure songé à découvrir des déesses dans de simples cariatides. Évidemment l'école ne disposait que d'un modèle idéal de beauté et de parmes féminines qui lui servait à toutes fins. La constatation est surement regrettable au point de vue pittoresque; mais à quelque chose malheur peut être bon, en ce sens qu'il suffira d'une seule description pour l'immense majorité de nos images.

D'après les modes de l'Inde du Nord, le costume des femmes se composait de trois pièces : une tunique à manches, une sorte de jupe drapée et un châle. Le châle se jetait en écharpe sur les épaules et les bras (cf fig. 335 et 378) : parfois l'un des bouts et venait se rattacher à la ceinture (fig. 318-319). On remarquera sur la figure 179 que Gopá l'a gardé pour se coucher; en revanche elle a ôté ce qui représenterait pour nous sa chemise. Celle-ci est particulièrement bien visible sur les figures 106, 319, 336 et 339, où il apparaît clairement qu'elle tombait au moins jusqu'aux genoux; c'est par exception qu'elle s'ouvre par devant sur la figure 335; mais il est extrêmement rare qu'elle soit absente (voir pourtant " fig. 130). Seulement, il y avait deux manières de la porter, soit par-dessus la jupe drapée, soit par-dessous : c'est là au fond toute la différence qui existe entre les toilettes, d'ailleurs fort diverses d'aspect, des figures 139 et 140, 244 et 245, 318 et 319; les deux facons voisinent sur la figure 133 b. L'existence de cette tunique se décèle d'ailleurs dans tous les cas à celle des longues manches étroites, à peine relevées parfois de légers plissés (fig. 318,

LES CASTES INFÉRIEURES 76 374, etc.) Mais le vêtement le plus difficile à décrire, parce

qu'il est le plus exotique, est celui qui était destiné en principe aux membres inférieurs Tandis que la tunique était faconnée et cousue, le paridhâna, comme l'ancien costume grec, était une pièce d'étosse rectangulane, prise telle qu'elle sort du métiei à tisser En ceignant autour des reins l'une de ses lisières, elle forme une sorte de long jupon droit, qui est le sarong des Malais, si à présent l'on raniène l'un des pans entre les jambes et qu'on le passe dans la ceinture, on obtient la dhott indienne ou le sampot cambodgien, c'est-à-dire quelque chose qu'on a souvent pu piendre à tort pour de larges pantalons bouffants C'est ce que l'on voit clairement sur la figure 319 et généralement sur toutes celles qui ajustent leur dhoti directement sur le corps, c'est ce qu'une fois averti, on devine non moins aisément sur la figure 318, etc , où celle-ci est au contiaire serrée à la taille par-dessus la tunique Mais ce n'est pas tout le paridhana peut être suffisamment long pour que, les jambes vêtues, il reste de quoi couvin le torse Telle est encore la coutume pour les femmes du Dekhan qui s'ha-"billent des pieds à la tête (à l'une de leurs épaules près), dans une seule pièce de cotonnade Or il apparaît bien que cette mode n'était pas inconnue au Gandhara Dans les cas même où les femmes ne portent par exception que leur vêtement inférieur, on voit distinctement pendre ici par devant (fig 152), l'i par detrière (fig 261), un pan d'étoffe en surplus : ce sont ces pans que lon utilisait ainsi qu'on le voit très nettement sur la noble poitrine de la figure 378, en les agrafant sur l'épaule gauche par-dessus la tunique Il arrivait même (fig. 375) qu'on se dispensat de celle-ci en gardant les bras et le sein droit à nu Ailleurs (fig 377) c est le chile qui semble au contraire supprimé Dans ces deux cas (et cf encore fig 168), on a volontairement négligé d'arrêter le paridhana à la taille, etc On ne peut nous demander d'épuiser toutes les combinaisons qu'avait imaginées l'ingéniosité des femmes tout ce à quoi nous pouvons prétendre, c'est à disceiner les éléments les plus constants sur lesquels leur coquetterie s'exerçait (1)



Fig 342 343 - Yavanis Fg 342 Muse de Lahore, nº 7 Hauter om 83 Fir 343 Musée de Lahore, nº 2284 (Silve) Hauteur om 19

Parmi ces derniers nous ne saurions ometire de noter encore les parures, - et, pour commencer, la plus intime et la plus

(1) Gest ainsi par exemple que la martialement tordu son chile autour de sa taille Cf Memoires concernant P Isio orientale, I p 126

for 34a porte épalement les trois pièces du costume habituel sculement elle a

78

indienne de toutes : nous voulons parler de la ceinture d'orfèvrerie qui épousait le contour des hanches, assemblage compliqué de chaînettes, de plaques, voire même de clochettes(1), dont l'usage s'est propagé du bassin du Gange au Turkestan, Dans l'Inde du Nord on y ajoute volontiers comme pendentif une feuille de vigne (2). Le tout se portait parsois par-dessus le vêtement (fig. 106, 244, 335-336), mais le plus souvent par-dessous (3), et formant en ce cas un renslement fort disgracieux (fig. 375; cf. 168, 245, etc). Nous en dirons autant des lourds anneaux, ordinairement doubles (voir notamment fig. 162, 244, 318-319, 336 et 377), qui chargent les chevilles. Les autres bijoux, pour être plus familiers aux dames curopéennes, ne sont pas toujours de meilleur goût; mais du moins il suffira de les énumérer rapidement. Ce sont des bracelets, rares aux bras, constants aux poignets. Ce sont deux sortes de colliers : les uns souples et faits tantôt d'un seul rang de perles (fig. 318, 335-336), tantôt d'un amas de chaînettes ou de grains enfilés (fig. 374-378, etc.); les autres rigides et plats, sans doute incepstés de pierres précieuses, et qui se cumulent avec les premiers. Ce sont encore de grosses boucles qui distendent démesurément le lobe des oreilles. Ce sont enfin les diadèmes qui surmontent régulièrement le front. Ils affectent ordinairement la forme d'une grosse couronne laurée(1), ornée sur le devant d'un fleuron et posée à plat sur les cheveux. Ou bien une partie de ceux-ci se relève en chignon à l'intérieur du diadème (fig. 374-377, 382-385, etc.), tandis que

(1) Pour la forme de ces clochettes,

la première fois de sa vie, le novice l'isyagringa dit «qu'une ceinture d'or brille sous leur vélement» (cirántatah prabhati hirannayi mekhalá).

19 M. le Professeur A. Gaï vaccea, qui les a retrouvées au Turfan (Iddutchori, p. 48 et pl. 1, 1; IV, 3), les compre fort augménieusement à ces bourrelets ronds, en paille tordue ou tressée, dont les femues de IInde et d'ailleurs se servent pour porter des fardeoux sur la tête.

ef ci-dessus fig 98 et 151.

D) Cf M. A. Striv, Anc. Aholan, pl II, et A. Gaï watert, Deutsche Luteraturzeuung, 7 mars 1908, p. 587; Alib Ault. Turk., fig. 280 On trouve des détails de ceintures chez Cevirconau, Barhat, pl II.

<sup>(3)</sup> Ceci était la règle. Cf le Mahábharata, m. 112, 4: dans sa description des femmes, qu'il vient d'apercevoir pour

le reste retombe en tresse sur la nuque (fig 378, ef la danseuse vue de dos au premier pl'in des figures 179 et 447) ou bien ils se roulent en pyramide sur le sommet ou le côté de la tête (fig 162, 234, 244) mais dans les deux cas, les tresses comme les torsades sont maintenues par des réseaux de filigrane et de perles (mul td-ydla)

L'effet d'ensemble de tous ces atours est, il fant l'avouer, plus curieux qu'esthétique, et mieux fait pour piquer la curiosite de l'ethnographe que pour ravir d'admiration les esthètes Sans vou loir écraser les productions de l'ecole gandhârienne par le rappel de chefs-dœuvre classiques, on ne peut du moins s'empêchei d opposer à ses beautés indigenes, déparces par tous ces soi disants ornements, la noble simplicité de telle des figures qu'elle a imitées de lantique (fig 131, 339, 379, 386) et où il semble que ses clientes auraient pu piendre une leçon de goût. Du moins, sous cette influence, se sei nient elles davantage conformées à notre gout européen cest tout ce que nous voulions dire Mais admettons que nous soyons sur ce point meilleurs juges que les intéressées elles mêmes encore ne faudra til pas oublier que c'est leur fauc tost que d'instituer uniquement la comparaison entre leurs robes et leurs consures et celles qui respirent encore une grâce toute hellémque Il siérait de regarder également de l'autre côté, c'esta-dire vers l'Inde propre, et nous constaterions aussitôt que cette fois le impprochement leur est aussi favorable que tout à l'heure il l'était peu Dabord, elles ne sont pas outrageusement décolletées comme leurs sœurs de Barhut, de Sânchi ou de Mathurâ (fig 472 et 473) Celles-ci se contentent d'un paridhana de mousseline et se dispensent même fréquemment de l'echarpe pour ne revêtir leur torse que de bijoux à ce costume plus que sommaire, les femmes de l'Inde du Nord plus chastes, — plus frileuses aussi, et pour cause — ont ajoute la tunique En même temps et pour les mêmes rusons elles ont adopté des ctoffes plus épaisses, apparemment de laine, à travers lesquelles le corps transparait moins et qui se

80

drapent mieux. Que ce soit pour des raisons de pudeur ou de confort, elles finissent ainsi par prendre à nos yeux un air de plus en plus comme il faut. Ce sont à présent - car tout est relatif les femmes du bassin du Gange qui nous font à côté d'elles l'effet de véritables sauvagesses. Du moins les nôtres ne sont pas talouées (1) ! Et ainsi nous ne sommes pas seulement amenés à leur rendre meilleure justice : nous croyons encore retrouver, jusque dans les modes féminines, ce même caractère de compromis entre l'Inde et l'Occident qui a dû se marquer, comme dans l'art, dans toutes les manifestations de la civilisation gandhârienne.

") Sur le tatouage des femmes à Barbut, of Cunvinguan, Barbut, pl. Lll et p 39 Il ne faudrait pas se méprendre sur la nature de l'ornement que porte au front notre ligure 375 : c'est une ferron

mère (cf. le dessin de J L Kipling [le père du romancier] reproduit dans Buddhist Art in India, fig. 55 et les remarques de M É SENART dans le J A, févriermars 1800, p 142 143)

## CHAPITRE VI

## LES CASTES MOVENNES

Cette distinction entre les castes inférieures et superieures, que nous avons vainement cherchée dans le costume des femmes, nons avons déja dit qu'elle s'offrait aussitôt à nous dans celui des hommes Nos bas-rehefs vérifient d'avance l'observation qui a été consignée par Yi tsing dans ses Memones « Les laiques de l'Inde, sonctionnaires et gens de honne condition, ont pour costume deux pièces d'étoffe blanche, tandis que les classes inférieures et les pauvres n'en ont qu'une (1) » Le contraste, simple et precis -- et d'ailleurs toujours vrai, - saute aux yeux c'est, par exemple, celui qu'on relève aussitôt, sur le piédestal de la figure 440, entre les deux chess de caravanes et ceux de leurs coolies qui s'empressent autour des chariots à bœufs. A la vérité ce double vêtement va rester désormais la règle jusqu'au sommet de la hiérarchie. Il en résulte que nous finirons à un certain moment par être tout à fait incapable. de distinguer un riche bourgeois d'un grand seigneur, un cresthin d'un leatriya (cf plus bas, p 178) Mais la caste, ou plutôt la classe moyenne des Vaigyrs, ce tiers état de l'Inde, composé des propriétaires des champs et des marchands des villes, comprenait justement toutes les conditions intermédiaires entre le bis peuple et la noblesse D'un côté, par le petit commerce, il confinait aux gens de métiers manuels, de l'autre, grâce a ses opulents banquiers, il avait ses entrées à la cour des rois Ai si haut ni si bas, nous voiiduons nous en tenir dans ce chapitre à la couche sociale de ces amaîtres de maisona, boutiquiers du bazar ou gros fermiers des villages, à l'inépuisable charité desquels l'errante et mendiante Communauté a dû de pouvoir si longtemps subsister. Si lon songe

<sup>&</sup>quot; }1 75176 Rec , p 67

au rôle vital qu'avaient ainsi à jouer les updsal a ou zélateurs laiques, on peut à bon droit espérer entrevoir sur les sculptures, qu'ils ont pour la plupart payées de leurs deniers, quelque chose deux et même des habituels objets de leurs croyances et de leurs pratiques religieuses

Il ne fandrait pas croire en effet que, pour être devenus adhérents du Buddha et pourvoyeurs de ses moines, ces bons l'uques eussent pour cela renoncé, ni même eussent été sollicités de renoncer a la foi commune. La conversion au bouddhisme entraînait quelques obligations nouvelles, elle ne necessitut aucune espèce d'abjuration. Loin de professer aucune hostilité a l'endroit de la religion populaire, les textes se contentent de l'accommoder à leur propagande en faisant des dieux traditionnels - le seul Mara excepté — les premiers et les plus dévots adorateurs du Maitre (1) En revanche, et comme par un échange de bons procédés, ils font celui ci recommander leur culte aux fidèles en échange de leurs bienfaits « car celui qui est aimé des dieux la bonne fortune devient son partage (2) n Nous ne pouvons douter que chaque updsal a nait ainsi conserve parmi les innombrables divinites de l hindouisme, ce qu'on appelait son ista decată, sa «favorite» et, pour ainsi dire, sa patronne, celle à qui recourir dans les circonstances tragiques comme en vue des besoins courants de la vie, aussi capable de le sauver des «huit périls» de mort (3) que de l'uder à retrouver les objets perdus Il y aurait d'ailleurs de notre part quelque naiveté à penser que ces tutélures déités fussent forcément celles dont les hymnes védiques nous res assent les hyperboliques lournges Drus I Inde, comme ailleurs, on a vite fait de

Veir dans Bars Davids Dalogues [ nrt ll I s sulfa tra l'uts sous les no 18 21 - I ncore les attrques de Mara sont elles si lon viut une manière d'hom r age à lav nen ent du B ldia

Maharagga 11 18 11 Mahapari n Ib na-sutta 1 31 tu suiet des deux

tra luctions diff rentes que M Rurs Di vins a données successivem nt de ce pas sage voir l's observat oi side 11 Octas MARE lans H H R jull ten 14 1912

" Sir les el tit perils ef Icon boudd. I p 144 n 2



F a 345 — Donareuns arec en le pintuns (cf fig 137)

Musee de Lahore nº 679 Largeur o m 26



F g 3 J - Don teens arec v nin Muses de Peshawar Pro enant de Takhti-Baha (908) D sprès une pho ogr de i Archwol gr al Survey

découvrir, pout peu qu'on y regarde de près, sous le manteau de la religion établic, quantité de superstitions plus ou moins orthodoxes Surtout il n'est pas de pays qui ait plus consciemment étigé en principe le fait naturel que chacun se crée des dieux à la mesure de son esprit et de son cœur. Dans le passage même que nous venons de citer, lœil surnaturel du Buddha a bien peiçu le mystère de cette constante adaptation entre le fidèle et l'objet de son adoration Regardant constituire la future capitale de l'Inde, il remarque que sur les sites où resident les plus hautes déités, elles déterminent les plus grands personnages à s'établir, tandis que les déités de moyenne ou de basse condition en font autant pour leurs humains congéneres (1). Ainsi en va-t-il toujouis dans l'Inde : « Telle for, tel hommen, déclare la Bhagavad-Gita (2) La réciproque n'est pas moins vraie. "Dis moi qui tu es et je te dirai qui tu adores", ou du moins serait il possible de le devinei en gros, pour le détail des devotions les plus répandues et de leurs objets, ce sera aux images conservées de nous l'apprendre

Sur les fidèles eux-mêmes, il semble a première vue que les documents doivent abonder. Dans presque toutes les scènes de la carrière du Bienheureux, en outre de ses deux appariteurs obligésle Vajrapâni et le moine chargé de représenter la Communauté (2),

<sup>(\*)</sup> xvii, '3 lo yacchrad lhah sa era s ih It le texte explique "Les i lealistes (sattila) adorent les dienx les passion nes (ryasa) les géaies (laleas et Rilea

sas), les àmes obscures (tamata) adonut les fantòmes (Pròtas) et les mauvais seprits (Bhutas) » On nessurait plus clairement répartir entre les trois grandes catégories humaines les trois ordres de cultes Nous ne ferons pas autre chose

ca-dessous, cf. p. 10a el 2017.

"O Lest cette constante association qui, dans l'article este, II, p. 88 m. 1. a fut émettre à M. J. Ph. Vocazi In pothèse que dans cette tras le Vagrapho reprised tat le Dharma, In Doctrine il nous est tout au ¡10a apprira plus haut (p. 63) comme un futur Dharma pala ou l'rotection de l'accept de la leur de leur de la leur de la leur de leur de la leur de leur de

les zélateurs laiques se pressent autour de sa personne sacrée Mais il faut le dire . bien que ces upasaka appartiennent a toutes les classes de la société, ils adoptent le plus souvent un aspert uniforme et conventionnel Assurément pour nous fournir des types sincures, et même réalistes, nous pouvons compter sur la pittoresque fantaisie de ces têtes de chaux à qui nous devons déjà des caricatures si plemes de verve (fig 308-312) Malheureusement elles se presentent pour la plupart sous forme de fragments que nous ne savons à quoi rattachei, en tout état de cause, elles auraient besoin, pour être sûrement attribuées, du contrôle plus explicite des basichefs Pour trouver sur ceux-ci d'authentiques images de ces marchands qui faisaient vivie la secte et qui même avaient été les premiers — glorieux titre poui une âme croyante — à offici quelque nourriture au Buddha parfaitement accompli, seions-nous donc justement reduits aux représentations si rares des prototypes legendaires de leur confrérie, Trapusa et Bhallika (cf I, p 415 et fig 440)? C'eût vraiment été de la part des sculpteurs une noire ingratitude et une insigne maladresse que de refuser à leuis bulleurs de fonds la soite d'immortalité dont ils disposaient. Ils n'ont eu garde de commettre pareille faute. Non contents de les croquer sur le vif dans les coms et comme en marge de leurs œuvres -stèles, pignons de stúpa, ou piédestaux de statue - ils sont allés parfois jusqu'à les installer aux meilleures places, de chaque côté des plus samles icones, car, non plus que nos-artistes anciens ou modernes, ils n'ignorent la façon de flatter l'amour propre de leurs chents Nous leur en tiendrons d'autant moins rigneur que, par ce bins, nous sommes en droit d'attendre d'eux, outre les renseignements mythologiques dont nous parlions il y a un instant, des informations d'ordre ethnographique

## S I LES «MAÎTRES DE MAISON»

Les donateurs - Le caractère votif de nos sculptures, aisé à déduire de leur destination religiouse et d'ailleurs attesté par nombre d'inscriptions, devait fatalement entraîner — et suffit par suite, pour des raisons tirées de l'humaine nature, a expliquer l apparition sur elles des danapats, des e maîtres du don n, ou, comme nous disons nous mêmes, des donateurs (1) Nous n'insisterons donc pre sur le caractère classique de cette innovation mais il semble qu'on puisse suivre, en voie de progression croissante, l'audace des artistes et l'intrusion des pieux amateurs. Tout d'abord les premiers n'osent figurer les seconds que dans des scènes de culte plus ou moins directement copices de la vie réelle. Ils les montrent par exemple sur le piédestal d'une statue, dans l'acte de l'adorer en faisant, selon la coutume, biûler de l'encens ou une lampe (°) à ses pieds (cf fig 137 et 344), ou bien ils les placent debout dans des attitudes respectueuses de chaque côté soit d'un temple (fig 345), soit du vase a aumônes du Maitre, qu'il leur était foisible de vénérer ainsi chaque jour à Pèshiwar (fig 211 et piédestal des statues des planches I et II, cf I,p 420), amoins qu'ils ne préserent les agenouiller devant lancien turban du Bienlieureux (fig. 186), comme Hiuan tsang la encore vu faire dans la ville capitale du Konkan (1) Ailleurs net notamment sur nombre de representations du «grand Miracle» de Crâvasti, il nous est impossible de déter-

19 Rec . 11 p 254

O Nous sommes leureux de nous trouver d'accord sur ce point avec M J I h Nogel A S I, Annual Report

<sup>1903 1904</sup> p 256

'Dir les ligures 293 294 et 439 il agrit visiblement d'une lampe dont un modele portaul très-felsoré (cf. notre figure 22) se retrouve dans les mains de plis d'un donsteur di Turfan (par extenjle ld kalechari, 11 VI) mais les cettingle il kalechari, 11 VI) mais les

nuner si nous avons assaire à un marchand gradhârien et à sa semme ou à ce couple lourgeois du pays de Koçala, Lûhasudatta et son épouse ela mère de Riddhila, qui jouent un role dans l'instoire (1). Tel est par exemple le cas sur la figure 79 pour les deux orants debout qui encadrent le lotus magique qui sert de siège au Bienheureux. Sur les sigures 76 et 1607 où ils sont agenouillés dans la partie insérieure de la stèle, les présomptions sont déjà en saveur de l'hypothèse des donateurs. Celle-ce devient



F a 3 f — Don teers arec for o we clear Collect on pa cler Provenant du S at Hauteur o t,

presque une cettitude pour les orants de la figure 346 Enfin aucun doute ne subsiste plus en ce qui concerne les sept personnges qui — non saus accuser la différence des rings par l'inférie rite de leur taille — encadrent sur le soubassement de la figure 77 la série des sept derniers et du prochain Buddhas

Mus ce sont surtout les pretendues «scènes d'iduration » dont nos sculpteurs ont exploit. le cainctère vague et neutre pour mettre leurs clients sur un pied de familiarité de plus en plus grande avec le Maitre Nous nous sommes déjà expliqué plus haut sur les

origines d'une partie de ces scènes (cf.1, p. 426); si c'est un Buddha qui trône au milieu, elles relevent, à notre avis, du fameux épisode de Vadhyesana ou - invitation - à la Prédication. Si au contraire le personnage central est un Bodhisattva, elles se rapportent à un autre épisode sur lequel nous nous reprochons de n'avoir pas sullisamment insisté en son temps, le sameodana on einstigation - (1) au Grand départ. Des succédanés de l'une et l'autre scène sont par « exemple réunis sur un piédestal de Calcutta (fig. 347) comme sur les deux compartiments supérieurs d'un pignon de Labore (fig. 47): mais la seconde est plus fréquente que la première. Jei encore il y a des degrés dans la liberté grande qu'a prise le sculpteur. Sur le fameux piédestal inscrit, dit de Hashtnagar (fig. 479), non seulement l'ordonnance générale à trois personnages de l'einstigation 🗝 été respectée, mais, comme nous verrons plus bas (chap. xu), nous sommes bien véritablement en présence des dieux Indra et Brahmâ encadrant le Bodhisattya; le donateur, simplement introduit en surnombre par la gauche, ne fait qu'assister à la scène en spectateur édifié Mais bientôt les clients assument sans vergogne le tôle des dieux; il est clair qu'Indra et Brahmà ont dù leur céder la place sur l'adhyesana de la figure 347 b comme sur le sameodana des figures 347 a, 348 et 456 (cf. A.S L, Ann. Rep. 1903-1904. pl. LXVII, 1 et a). Désormais, tout comme sur les figures 77 et 346. voilà les donateurs placés sur le même plan que le Maître : encore se hornent-ils sur ces divers tableaux à ne fouler que la terre où nous vivons et sur laquelle le Bienheureux est descendu. Par une untiative plus hardie - mais aussi, semble-t-il, beaucoup plus rare - l'auteur de la figure 349 n'a pas craint de leur faire escalader le ciel des dieux Tușitas pour y adorer le Bodhisattva des avantsa descente, alors qu'il est encore assis dans son paradis et sur son lotus natals (cf. fig 145 et I, p. 286)

Il est à peine besoin de souligner à quel point ces simples rap-

88

prochements échurent nombre de bas-rehefs autrement inexplicables Amsisculement devient compréhensible la présence aux côtés du Bodhisattva céleste de la figure 349 au lieu des dera accoultumés dorants laques des deux sexes, on près du Bodhisattva terrestre



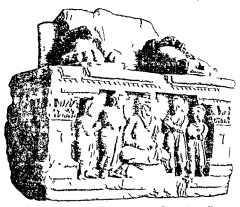
f o 3 7 — D viter savec a Issii at ov di Rodh s tiva b dyfifairov du Buddha M e e de Cal – ta Procenant la Lor jân Tunga – Ha te – o



F q 348 — Douateurs avec clust eat on ou Book sattvar Montoge du Musee de Loko e d'op és un original procesant de Usa sadda Han r on 25

de la figure 347a l'apparation de deux moines plors qu'il ne saurant avoir encore fondé sa Communauté double exemple dénigmes qui demeurer une modubles hors l'hypothèse des donateurs. Mass à vru dire, l'existence de ceux-ci na nullement besoin, pour s'impover, de cette contre épreuve si décisive soit-elle. Il suffirant du témoignage de nos yeux. Il ne se peut pas que, par contraste avec l'uniformité des icones, nous n'ayons été frappés de la variété de leurs adorateurs. Visiblement la pierre corrobore les données des inscriptions votives sur la diversité et parfois aussi le nombre des souscripteurs. C'est ainsi que nous rencontrons non seulement des moines et des laiques (fig. 347 a et b) mais encore, dans le cas d'offrandes faites en famille, «les femmes et les enfants» ou «les frères et les sœurs » associés à la bonne œuvre. De tels groupes familiaux, avec les différences d'âge et de sexe, de types et de costumes qu'ils comportent, se présentent apparemment déjà sur les figures 137, 211, 346 et 349. Celui qui figure sur le soubassement de la figure 77 compte un nombre impair de membres : à qui connaît le goût de nos artistes pour la symétrie, ce seul trait apparaît déjà comme une preuve flagrante de son caractère réaliste et non décoratif. Parmi les sept orants, nous relevons un moine, trois zélateurs laiques, deux femmes et un petit enfant. Sur la figure 348 les membres de la parenté se balancent de façon plus harmonieuse. A la gauche du Bodhisattva se tiennent le père et la mère. La femme qui suit celle-ci est-elle l'aînée des filles ou une sœur? Le moine qui, de l'autre côté, paraît stimuler la dévotion de son voisin, est-il leur directeur de conscience à tous, ou simplement l'aîné des fils ou encore leur oncle? Nous ne savons: mais nous pouvons en tout cas compter au moins quatre garçons et deux filles, nombreux espoir d'une pieuse maison. Surtout il nous apparaît clairement que ces gens ont posé devant l'artiste exactement comme ils feraient de nos jours en face de l'objectif du photographe. Ce point acquis légitime nos recherches et justifie notre espoir en leur avenir.

Les costumes. — Déjà, en ce qui concerne leur aspect extérieur, nous pouvons arriver à une précision assez grande. Les textes énumèrent en effet les diverses pièces qui constituaient le vêtement tandis que les monuments nous apprennent la façon de les draper: libre à nous de contrôler les uns et les autres par l'observation des modes présentes—au moins dans les campagnes ou sur les népligés d'interieur restés plus fidèles aux commodes coutumes du passé Le témoignage de fluuan isang se rejoint d'un côté avec celui de l'itsing de l'autre avec ceux de Strabon ou d'Arren pour confir



F c 3 dg -- Doyatz ns a sc σBode s τίνα da s te c st Tv τas (cf fig h5) Musés de Laho e n 856 Pro e ant de Jamdl-Ga hf La geur o m 33

mer la prédilection des Indiens à l'égard du blanc () Un point hors de conteste est que les deux pièces du vêtement indien n'étaient

Rec I p 75 Y1 rsivo Rec p 67 Annix Indea xvi Georr xv 1 71 o Standov fat justement observer que cela est contro re à ce qu est l'idaute part le le ir goût pour les etoffes fleur es Céta t la couleur des la ques par oppostu on à celle des mo es cf plus bas p 3.8 Doya ad p 160 Bunvour I trod p 180 n 1 el léd t d'Açoka trouvé ASanâti près de Béanar's (Ép gr Ind a 1 VIII p 168) Ces léto la nutéressent d'alleurs pas la sculpture et nous aurons plus d'une so s'à déplorer que la pe nture gandh'ineune so t perd e ni trillées ni cousues. On les employant dans leur forme rectangulure, telles qu'elles sortuent du métier. Ce sont celles que nous avons déjà décrites à propos du costume des semmes, le paridhâna (rujourd hur dhote) destiné aux membres inférieurs et l'uttariya qui est le mantenu ou châle (chaddar) jeté sur le torse (cf fig 350) Non sculement ce sont les mêmes vêtements que l'on voit sux personnages des plus anciens monuments de l'Inde centrale, mais la facon de les diaper est souvent très analogue. Sur les jeunes gens de la figure 348 par exemple, le châle se réduit, comme à Barhut (1) aux dimensions d'une simple échaipe (cf fig 468 469) pendant que leur dhott, arrêtée au genou, forme par devant la même longue pointe, seulement moins artistement empesée à petits plis Mais, en face d'eux, leur pere porte un pagne descendant à mijambe (ἐπί μέσην τὴν κνήμην, comme dit fort bien Arrien) et un manteru assez ample pour envelopper au besoin tout le toise C'est ce costume qui comme nous le veirons, deviendra la règle pour les personnages de distinction que figurent nos statues, mais déjà nous le trouvons également porté par les deux marchands de la figure 440 et les chess de famille de nos figures 345 et 349 Ay regarder de plus près, on constate d ailleurs, au moins sur les figures 346 et 348, que ni les bras ni l'epaule droite de ces personnages ne sont nus non plus que ceux de leurs compagnes, et il en faut conclure que dans la caste moyenne du Gandhâra, les hommes ne partageaient pas seulement avec les femmes les deux vêtements traditionnels de l'Inde, mais qu'ils leur empruntaient encore à loccasion - sans doute pour î hiver - le port d'une troisieme pièce d'habillement qui nous est déjà apparue comme speciale au Nord Ouest, la tunique à manches [9]

Cette dernière se voit à plein, avec ses larges pans coupés droit

## () Barhut pl XXI XXII

Remarquons incidemment que par une exception a notre connaissance un que et qui ne s'explique que par la contamination du motif des donate ira l'auteur de la figure 479 I été égale ment cette sorte de veste a un dieu ind en lans l'expèce à Indra nu dessus du genou sur la gauche de la figure 346 et les figures 351-353, et comme le personnage qui la endossée a enfiléen même temps une pure de pantalons il en résulte qu'il est vêtu d'une facou beaucoup plus voisine de nos habitudes européennes. Tou



I's loo loo - Coremes pe bo E as a E et E BE BE F 300 Muse de Calcu a Ha su om 50 Fg 301 Mus mf Volke ku de B ha Huerr on g Fg 352 B h M s n Lo des Hauteur o go

tefois nous navons pas à demander aux Gaulois ni aux Germains le secret de cet accourtement. En leur qualité de grands voyageurs les pèlerins chinois nignorent pas que, sil est totalement étronger à linde il est fort répandu dans l'Asie occidentale et centrale Tiacez nous dit l'i-sing (il suivant la direction de l'Himála) a une

ligne partant du Kaçmîr et traversant tout le continent jusqu'à la mer de Chine: au Sud de cette limite idéale, on s'habille en principe, sur la terre ferme et dans les îles (1), avec les deux vêtements non ajustés que nous avons décrits ci-dessus; mais à l'Ouest, en Perse, et au Nord, dans le Tibet, la Kachgarie et tout le Turkestan, « comme ces pays sont froids (2), les gens portent toujours la blouse et la culotte ». C'est ce que confirment, pour l'époque dont nous nous occupons, aussi bien le costume des rois «indoscythes » sur, leurs monnaies et de Kanişka sur la statue récemment découverte à Mathurâ, que celui de telle figurine de terre cuite trouvée autour de Khotan (fig. 527). Qu'il y eût déjà des gens de la Haute-Asie installés au Gandhâra, alors que florissait l'école gréco-houddhique, c'est ce dont historiquement nous ne pouvons douter, non plus que de la conversion générale de ces envahisseurs au Bouddhisme. Nous ne saurions donc être surpris que leur costume apparaisse sporadiquement sur nos sculptures et soit notamment prêté à plus d'un donateur. Lors même que le caprice de l'artiste l'attribue, pour l'amour de la variété, à quelque héros de la légende, nous croyons le plus souvent entrevoir, au fond de cette fantaisie, quelque apparence de raison. Par exemple quand nous avons rencontré, ainsi figuré sous l'aspect d'un conquérant étranger, l'un des nobles prétendants aux reliques du Maître (fig. 294), il nous a semblé saisir dans ce trait une allusion au «roi du paysfrontière de l'Udyana », qui passait dans la tradition locale pour en avoir obtenu sa part; et sur la figure 295, les chameaux ne nous avaient pas paru une monture moins bien appropriée à son voyage de retour (cf. 1, p. 594). Du moins faut-il retenir le caractère nettement evotique de cet habillement comme de cet équipage: il est hors de doute qu'aux yeux des Indiens les braies suffisaient à

tout, une sorte de pelisse de fourrure. ainsi qu'il est chirement visible sur la figure 35s. Noublions pas non plus les lourdes bottes qui complètent ce costume

<sup>(1)</sup> Sauf naturellement celles des eindigènes nus», dans le golfe de Bengale \* " Telle est aussi la raison pour laquelle on portait parfois, par-dessus le

dénoncer un Mleccha, exactement comme pour les Grecs ou les Romains elles dénotaient immediatement un «Barbare »

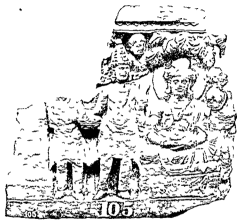


Fig. 35 ! — Rot ex costume singue (Première Méditation?)
Musee de Lahore, n° 100 Hauteur o m 34

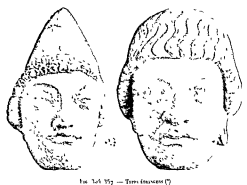
Les types — Dautres traits soulignent encore à l'occasion l'allure etrangère de certains personnages. Tel est le ces de celui qui se tient débout à la droite du Bodhisattya (1) sur un curieux bas-

(1) Sur la gauche de 4 M I , pl. 13g a on releve deux personnages analogues et semblant égalt ment offert de la nourri ture massectleforsau Buddha Aous avondéfacru y reconnaître une variante de l'eof frande de Trapusa et Bhaliska. (I p. 415) L'artiste aurait il unsi figuré les deux premiers fid les lauques pour souligner leur caractère nomada et leur procennice londance? Ou serait-ce qu'il aurait en relief de Lahore (fig. 353). Le tableau est malheureusement trop fragmentaire pour que nous puissions l'identifier avec sui eté, mais nous inclinei ions à y reconnaître une «Première méditation» conçueselon la formule du Buddha carita, avecl adjonction dun moine, (cf I, p 341) Dans ce cas ce serait à Guddhodana que l'artiste aurait ainsi imaginé de donner l'apparence d'un monarque « indo scythe » Ce qui est sûr, c'est que cette indéniable ressemblance est encoie accentuée par la haute tiare pointue, qu'il lui prête api ès l'avoir em pruntée à Vasudèva (pl. V. 15 et 17) Mais il ne faudrait pas croite que cette sorte de bonnet persan - ou, comme nous disons, phrygien - fut toujours exécuté en joullerie et exclusivement réservé aux rois Nous le retrouvons, fut de simple étoffe, sur des têtes détachées du musee de Lahore ou de Mathura (fig 354, 493), où il semble bien que le seul souci de figurer exactement quelque type réel de donateul ait guidé le ciseru ou l'ébauchoir de l'aitiste (1) Une autre mode d'origine étrangère consiste dans le port de la mous tache (cf fig 355 357, etc.) doccurrence fréquente au Gandhira, au point qu'elle persiste parfois à se montrer jusque sur la lèvre supérieure du Buddha (cf fig 189, 210, 212, 326, etc ), elle n'en contraste que mieux avec les faces toujours glabres des laiques de l'Inde centrale Quant à la barbe, lorsqu'elle décore le menton de simples mortels, elle paraît être restée dans le Nord Ouest, comme dans le reste de la péninsule, l'attribut spécial des ascètes brahmaniques (9) C'est peut être pour complaire sur ce point aux hibitudes de ses sujets cis himilayens que Huviska a coupé le bouc linsute de ses pères et se présente sur ses monnues complètement rasé (pl V, 11), mais, d'autre part il faut admeltre que les Gandhariens, ou du moins les plus fashionables d'entre eux, s'étaient

tendu le nom du secon l defigure en Bal I ka = Bactrien?

"Cf plus bas p 255 et sun line serve fute vise les toures tartues de laksas que nous avons déjà rene nirees et dont le caractère exceptionnel autant que classi que u est plus à d'montrer

Or retrouve la mêne coiffure a Ajanta 1 p 4 je 11 5 gágo - Sur Rollnef A S I, t MI ; a jett I MI



tip 314 Misse le Labore nº 166 Provenait de flokhri Hiuteur om 3)
tip 315 Misse de Labore, nº 175 Provenant de flokhri Hauteur om 23



Fix 356-357 Musee die Louvre, n° 98 et 99 Procenart de Shahba Gaski Hauteur o m 07

déjà plu à copier, en ce qui concerne la moustache, la mode de leurs satrapes parthes (1) (fig. 368 et pl. IV, 17 et 19).

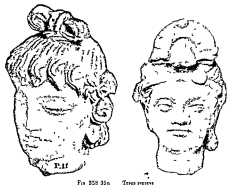
En revanche, il ne semble pas que nous devions chercher quelque influence occidentale dans le fait que la plupart de nos upasaka de type indien gardent la tête nue : nous verrions plutôt dans cet usage une marque de la relative humilité de leur position sociale. Rares sont ceux qui arborent le turban de cérémonie, et plus rares encore ceux qui le conservent au complet (cf. fig. . 359). Pour les princes eux-mêmes, c'était là une coiffure de ville et non d'appartement (2). Aussi Hiuan-tsang a-t-il cru pouvoir énoncer cette règle générale que les Indiens « portent un petit nœud de cheveux sur le sommet de la tête et laissent pendre le resten. C'est justement à cette mèche relevée sur le haut du ciâne que se reconnaissent toujours les Hindous: et, si ceux d'aujourd'hui rasent volontiers le reste de leur chevelure, la remarque de Hiuan-Isang fournit une description fort exacte de celle de nos vieux donateurs, là du moins où le détail s'en laissé apercevoir d'une façon distincte (fig. 346 et 358). On verra non moins clairement sur tels fragments de Lahore (fig. 355) ou du Louvre (fig. 356-357) comment, chez d'autres, les cheveux étaient coupés en rond sur le front et tout autour de la tête, avec ou sans chignon (cf. fig. 348). On notera par ailleurs que les paysans (fig. 175 et 197) ne sont pas autrement coiffés. De quelque point de vue qu'on l'envisage, la classe où se recrutent nos donateurs s'étend bien sur toute la zone intermédiaire entre les petites gens et les grands seigneurs; ainsi s'explique l'extrême variété de leurs types, tant pimpants que modestes, tant indigènes qu'immigrés.

De cette constatation il résulte d'abord que nous avons à présent toutes raisons de ranger dans cette catégorie l'immense majorité des têtes en mortier de chaux que les sonilles nous ont

<sup>(</sup>i) Cf. P. Gerryzz, Cat, d'une part pl λΥVII, 9 et λΥVIII, 9; d'autre part pl λV, 11 et XXIV, 7

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> Nous reviendrons plus bas (p. 186), à propos des hautes castes, sur le détail de toutes ces questions.

rendues, et dont le caractère extraordinairement vivant n'a pu manquer de nous frapper II en découle encore, par voie de conséquence, que ce serait ici le lieu de traiter, si elle était mûre, la question du naturalisme dans l'école du Gandhâra car c'est justement à ces pittoresques documents qu'il faudra quelque jour



10 358 Musée de Caleutta, P 11 Provenant de Peshawa Hauteur om 15 1; 359 Musée du Lauvre, n° 72 Provenant de Shahba Garhi Hauteur om 17

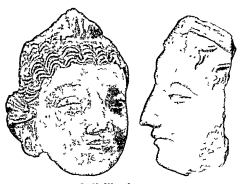
demander les éléments de cette étude Evidemment l'emploi danne matche plus facale à devauller avait, somme al accese toujours, donné naissance à une forme plus souple et plus libre de la plastique Sur ces têtes, si hardiment modèlées, la gamme des expressions et des physionomies est, il va de soi, infinie, et c'est à peine si nos nombreuses reproductions en peuvent donner un fuble aperçu<sup>(1)</sup> Par en bas, elle confine à la caricature nous

avons aussi bien pu ranger à côté des parias et des démons de notre précédent chapitre les figures 311-312, l'une à cause de sa bouche largement ouverte, l'autre à cause de son gros nez épaté. Nous nous élevons d'un degré avec les faces si évidemment sincères et conformes à la nature des figures 354-359. Plus haut encore, il semble que nous touchions aux limites de l'idéalisation (fig. 360-363) : mais jamais les plus esthétiques de ces essais ne nous donnent l'impression du stéréotypé et du convenu. Tout apprêt est banni de l'air bon enfant de la figure 360, sinon des torsades de sa chevelure. Le fin profil de la figure 361, avec son nez légèrement aquilin, n'a rien d'académique. Sur les figures 362-363, la grâce légère des papillottes, pressées ou non d'une bandelette, s'unit à la longueur des yeux et à la lourdeur tout orientale de la paupière pour donner une nouvelle saveur aux types en apparence les plus classiques. Et sur la plupart de ces visages flotte un sourire, comme si l'artiste les avait créés en se jouant.

A ces remarques trop générales se horne pour l'instant tout ce que nous voyons d'essentiel à noter sur les figures « réalistes » du Gandhàra Mais bientôt celles-ci ne manqueront pas de s'animer encore davantage par la comparaison avec les nombreuses têtes de même nature, récemment exhumées au Turkestan, et dont le moins qu'on puisse dire est qu'elles leur ressemblent comme des sœurs.<sup>10</sup>. Un seut trait, à vrai dire, les différencie de façon constante : tandis qu'au Gandhâra l'œil reste toujours profondément enfoncé sous l'arcade sourcihère, à la façon mdo-européenne, dans toute l'Asse centrale il affleure le visage, à la mongole, si même il ne proémine pas légèrement. Sans doute cette divergence a pu aller en s'accentuant pour une raison technique : nous faisons allusion à la facilité avec laquelle ces faces aux lignes

Desert Cathay, by 270-272, Mission PELLIOT, dans la revue de l'Art decoratif, sout 1910, p 49, etc

<sup>(1)</sup> Cf A Galawedet, Idikutschari, pl I, IV, XV, XIX XX, M A Stein, Ancient Khotan, pl LXXXI-LXXXV et





F., 363-363 Vusie du Louvre n 89 et 90 Provenant de Shahbd Garb Hauteure om 10 et om, 08

molles et empâtées, sans creux ni saillies, se prêtaient à une exécution mécanique au moyen d'un seul moule; et nous savons en effet que ce procédé, peu employé au Gandhâra où la maind'œuvre artistique n'était pas rare (cf. 1, p. 196), était au contraire devenu courant dans la Sérinde. Mais, la part de ces contingences matérielles une fois faite, il n'en reste pas moins que sous cette différence de facture se décèle une déviation du sens esthétique, régie à son tour par une dissimilarité de race. Cette première constatation n'est pas pour diminuer la valeur ethnographique que nous nous plaisons à attribuer à ces modelages, ni l'espoir des bénéfices que l'on pourra tirer un jour de leur companaison avec les productions gréco-bouddhiques de l'Asie centrale.

## \$ II. LE GÉNIE DES RICHESSES.

Nous avons émis la prétention d'identifier, après les bourgeois, \* les dieux de la hourgeoisie; et nous avons déjà dit plus haut (II, p. 82) dans quelle couche moyenne de la mythologie, correspondant à la situation sociale de leurs adorateurs, nous avions le plus de chances de les rencontrer. Toutes les analogies nous engagent en effet à les chercher, eux aussi, dans la zone intermédiaire entre la plèbe et.la noblesse divines, au-dessus des démons et au-dessous des dieux. Les Vaiçyas ont dû avoir leur mythologie, comme ils ont eu leur littérature. On conçoit aisément que les hymnes védiques, avec où sans leurs commentaires, aient rebuté des gens dont ce n'était pas le métier; mais il faut croire que même les épopées royales, dont la bourgeoisie indienne fait aujourd'hui ses délices, ne la satisfaisaient pas encore entièrement; aussi Gunadhya - pour nommer l'auteur en qui se personnise le genie - écrivit-il à son intention et en dialecte populaire des contes à son goût avec des héros à son gré : «Les dieux ont le bonheur monotone; les hommes sont perpétuellement malheureux...; c'est pourquoi je veux vous conter des histoires de

génies<sup>(1)</sup> » Ainsi l'intérêt littéraire se concentrait pour elle autour de Kuvêra, le dieu des r chesses, et de sa cour de Yaksas et d'enchanteurs, il y a tout à parier que c'est également dans ce groupe



I'c 364 - Parc et en cérie des nicaesses Musée de Lahore, n° 606 Hauteur am 21

de divinités qu'elle aura placé son idéal moral aussi bien qu'esthétique. Comme les Brahmanes ont leur Brahmatel, comme les nobles ont Çakra Hndra des dieux, nous pouvons être surs que

W hathasant sagura 1 1 h7 48 — Le caractère bourgeois des romans d'aven tures du penre de la Prihat-katha a été bien mis en l'imi re por VI F Lacôre, dans sont mirquable. Ess u sur Gunadhy :

et la Britat-Latha Paris 1908 Voyez égylement il Iscon ZD II G VIVIII 1894 p 411 et suiv

David Dal gues part II p 278)

les bourgeois se seront aussi choisi quelque « divinité favorite » parmi les génies les mieux aptes à réaliser les plus chers de leurs vœux. La seule difficulté -- et elle n'est pas mince -- est de pénétrer après coup dans la pénombre de la conscience religieuse et d'y poursuivre, avec la seule lanterne du philologue, des croyances sinon mortes aujoui d'hui, du moins complètement transformées, et qui, même au temps où elles florissaient, étaient moins pensées que senties - surtout, hélas! moins écrites qu'orales.

Par bonne chance le Buddha lui-même s'est chargé de nous éclairer sur la psychologie de ses upásaka. C'était, nous l'avons vu (I, p. 478), sa coutume, comme celle de tous les religieux errants de l'Inde, de payer son écot après chaque repas qu'on lui avait offert par quelque allocution édifiante; et s'il est une qualité que les textes ne se lassent pas d'attribuer à la prédication de leur Maître(1), c'est son opportunité pleine de tact et le sens exact des convenances particulières à chacun de ses changeants auditoires. Ils lui en font donner une première preuve au moment où il reçoit l'hommage desprototypes de ses fidèles laiques, Trapușa et Bhallika. De quoi va-t-il parler à ces deux marchands? Des quatre saintes vérités tout fraîchement découvertes, de l'absolue vanité de ce monde, de la nécessité du renoncement? Il n'a garde, car il n'aime pas perdre ses paroles et son temps. Ce «premier sermon», il le réserve à ses cinq anciens condisciples, intelligences déjà rompues aux questions métaphysiques et dès longtemps préoccupées par le problème du salut. Ce qu'en échange de lour riz il offre ici à ces âmes simples, c'est une formule de bénédiction pour la prospérité de leurs affaites commerciales : et cette formule consiste justement à invoquer la protection des génies, mâles et femelles, de tous les points cardinaux(1). Si le recours à de telles déités pouvait passer pour avoir été recommandé de la bouche même du Bienheureux, comment aurait-on songé à l'interdire aux fidèles qui ont

<sup>&</sup>quot; Cf. par exemple JataLa, nº 478
' Mahdrastu, III, 306 et sure ; Lahta-ristara, éd., p 387 et soir.; trad . p. Bas et spir.

eu le malheur de ne naître qu'apres son Parmirvâna? Une histoire chifiante, contée sans malice par le scrupuleux Yi-tsing<sup>(i)</sup>, nous découvre la laison profondément humaine de ces devotions popu-



F c 360 — Mêne pensovvice Mus e de Calculla n G 44 Hau eu on 21

laire, que sans doute les moines les plus orthodoxes nosaient prosciire, sûrs qu'ils étaient de ne pouvou les extirper. Un couvent de kuçinagara se trouve mis dans l'embarras par l'arrivée inopinée

<sup>1)</sup> Rec p 38 cf pour les détals 1 fra 1 196

et tardive d'une bande de cinq cents moines: il s'agit d'improviser leur repas avant l'heure canonique. Or midi va être sonné sur le gong (gandi). Qu'à cela ne tienne: la vieille mère d'un frère lai se met en devoir de brûler de l'encens devant une icone miraculeuse: «Le grand sage, lui dit-elle, est entré dans le nirvdya, mais, du moins, il existe encore des êtres comme toi... Viens à notre aide...» On ne saurait avouer plus ingénument que, dans les occasions pressantes, mieux vaut invoquer un génie vivant qu'un Buddha moit.

Sa description. — Quelle était cependant cette divinité, apparemment aussi subalterne que secourable? Pour dépister les manifestations extérieures de ces superstitions, volontiers ignorées de la littérature indienne, nous n'avons guère d'espoir que dans les observations faites sur la vie réelle par les pieux archéologues chinois. Aussi, apprendrons-nous avec un vif intérêt que Yi-tsing a rencontré cette image dans tous les grands monastères de l'Inde et qu'elle tenait à la main « une bourse d'or ». Cet attribut se passe de commentaires et la signification en est claire dans toutes les langues : remarquons seulement que le culte du génie, porteur de cet aguichant symbole, a dû particulièrement fleurir dans les cercles où le Bouddhisme recrutait le plus clair de ses adhérents - comme continue à le faire le Jainisme. C'est un milieu de marchands qu'évoquent le plus souvent les légendes : chefs de caravane ou banquiers, armateurs au long cours ou boutiquiers sédentaires, tels, sont les personnages les plus habituels des avadana; c'étaient autant d'adorateurs acquis d'avance au dispensateur des richesses. Notons encore que Yi-tsing fait voisiner ce dernier, dans le réfectoire ou sous le porche du couvent, avec une autre déité du même ordre, mais celle-ci féminine, Yalsini comme il est Yakşa, et dont la fonction propre est de donner des enfants. Disposant à cux deux des deux choses que désire le plus le commun des hommes, à commencer par les Indiens, on conçoit que leur manque de

dignité ait pu être compensé par leur popularité; et celle-ci expliquerait à son tour le rôle considérable que, d'après le témoi-

gnage oculaire du bon pèlerin, ils ont joué dans l'iconographie religieuse. A la vérité Yi-tsing n'a pris occasion d'en pailer qu'à propos des monastères du bassin du Gange. Mais Huan-tsang signale ce même «génie des richesses» dans un couvent du Kapiça, sur les confins occidentaux de l'Inde du Nord(1), et là aussi il était assis à l'un des coins de la porte. Le pèlerin ne nous dit malheureusement rien de l'image assise vis-à-vis et qui devait être, selon la coutume, celle de la fée aux enfants. En revanche, c'est celle-ci que Sir Aurel Stein a trouvée peinte sur le seul jambage non écroulé d'un temple du Turkestan chinois méridional (fig. 529). A l'autre bout du monde bouddhique, les deux habituels pendants continuent à se faire face des deux côtés de l'entrée du Candi Mendut (1) de Java (fig. 514 et 515).

Amsi assurés de l'ubiquité du

personnage, nous n'aurons pas de peine à le reconnaître, avec ou sans sa compagne, sur nombre d'images du Gandhara. Rien ne nous serait même plus aisé que de

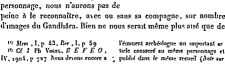




Fig 366 - Were personnice Musee de Calcutta, nº G 57 Houteur on 12

prévoir la plupart des variantes que comporte le thème fondamental du « génie ». L'interchangeable diversité des types de Yalsa, barbus ou imberbes, étroitement drapés ou largement dévêtus,



Fig. 367 - Mêne personnese Musée de Lahore, n° 3 Procenant de Tabhal Hauteur 1 m 8

nous est désormais trop familière pour nous arrêter un instant. L'attribut caractéristique de la bourse, comme tout à l'heure celui du foudre, n'est-il pas ici dans la majorité des cas pour lever nos

une statue du Gandhára conservée au musee de Lahore, B E.F E-O, III, 1903, p. 149)

hésitations, et l'analogie pour décider du re-te? Peu importe donc que l'auteur de la figure 364, tout comme celui de la figure 253, ait cru adroit de rehaussei la diguité de son Yaksa en le diadémant



hie. 368 - Laprit at pat taget

d'un turban, il suffit qu'\ \cdots côtés nons apercerions — sur le genou et sous le bras d'un de «« serviteurs, qui a d'ailleurs tout l'aspect du coolie dont il tient le rôle — le symbole parlant du sac ou plutôt de l'outre!" déversant des pièces de monnaie à pleine

<sup>( )</sup> I horse (ix last), p so h a depende sa recent lance axec celle des bluste ou perform de la la le.

ouverture. A ce prince charmant s'oppose, comme une vivante antithèse, le génie adulte, barbu, hirsute, plus qu'à demi nu de la figure 365; mais quoi, il tient dans la main gauche une bourse, et celle-ci, si exiguë soit-elle, est assez pour que s'impose leur assimilation. A côté de ce groupe, qui associe le donneur d'or à la donneuse d'enfants et non plus seulement aux enfants qu'elle donne, vient à son tour se ranger, quoique isolé, le fragment de la figure 366, où le Yakşa joint à la semi-nudité un visage jeune et imberbe (cf. fig. 379-381). Aucun de ces rapprochements ne sait difficulté; nous avons déjà vu Vajrapâni passer, sous l'inspiration du moment, par un jeu de transformations non moins variées; mais aussi nous ne trouvons dans tout cela rien de nouveau ni de passionnant. Apparemment nous en resterions là et nous nous résignerions à ne désigner cet autre Yaksa que par un vocable tiré de son office, comme celui de Dhana-da ou de Dhana-pati, sı tout à coup ne surgissaient devant nos yeux des figures incomparablement plus originales. Qu'elles appartiennent d'ailleurs à la même série, on n'en saurait douter : la plupart tiennent encore (fig. 386-389) ou tenaient jadis, avant que leurs mains fussent brisées (fig. 367-370, 379-385), l'insigne emblématique du genre de faveurs qu'en attendaient les fidèles. Le spécimen le plus caractérisé nous est fourni sans conteste par la figure 367. Il serait inutile d'insister sur l'impression de vie intense qui se dégage de ce poit impérieux, de ce torse massif, de cette physionomie brutale. Elle nous convainc immédiatement qu'une pareille figure n'est pas une simple création allégorique, ou du moins qu'elle revêt tous les traits d'un personnage réel. À une image si individuelle on cherche instinctivement un nom propre : et tel est le prestige de l'art que, dociles, les archéologues se sont mis aussitôt en campagne pour lui en trouver un.

Son identification. -- C'est là en effet un point dont les pélerins chinois ont négligé de nous instruire. Du moins Yi-tsing nous dit-il

simplement qu'on donnait au génie a la bourse le sobiquet de Mah'Akdh, le «Grand Noir», à cause des perpétuelles ouctions à buile qui finissaient par le noieir De son côte Hinan-tsong ne



Fig 3Cq — Mine pensonnice Collect on des Gu des à Mardin Hauteur 2 n 37

le désigne que par le vague titte de « Roi des Esprits » (1al «a rdja) Assurément nous pouvons agencer de laçon assez cohérente cette dernière donnée avec les renseignements glanés et et là dans les textes. Au mitieu des innombrables esprits qui peuplent la nature, nous avons déjà vu les laksas de lau se dégager complètement du règne végétal et animal où plongent encore en partie leurs congénères de la terre, des arbres et des eaux, et les oiseaux surnaturels eux-mêmes. Parmi ces génies en passe de devenir dieux, nous savons qu'il y avait au moins deux catégories inégales en dignité (1). Nous n'ignorons pas non plus que vingt-huit d'entre eux, sans doute des plus puissants, sont sortis du rang et ont atteint le grade de général d'armée (senapati) (°). Le Divyavadana (3) fait même une place à part à l'un d'entre eux, du nom de Pâñcika. Une fois il assume contre les hérétiques le rôle d'un Vajrapani plus prompt à l'oflensive; une autre fois, c'est au secouis d'un Bodhisattya qu'il part avec ses troupes. Mais, si haut gradé qu'il soit, il n'est encore que l'exécuteur des volontés du dieu, son 101, nommé tantôt Kuvêra, tantôt et plus souvent Vaiçravana: car, bien que ces deux noms figurent souvent côte à côte dans les énumérations, on ne peut guère douter qu'ils ne désignent au fond le même personnage (4). Dès lors comment n'aurait-on pas été tenté de reconnaître d'emblée, dans des images de si sière allure, le grand chef lui-même, de préférence à n'importe lequel de ses subordonnés? Songez que dès le début Cunningham avait d'enthousiasme sacré «roi» le superbe guerrier du musée de Lahore Depuis lors, la critique européenne n'en voulait pas démordre : si génie il y avait, il fallait qu'il fût au moins le roi des génies! L'identification avec Kuvêra, suggérée pour la figure 364 par M. Burgess, fut étendue par M. Grünwedel à la figure 367, et reprise en détail par M. Vogel

384 (Vagravam) — D autre part ces noms se per sentent côte à côte pour le plusir d'allonger les enumérations (Mahacatie, III, p. 68, 3, 77, 20, mais non 1, 265. Labia-ustare, p. 120-183, 300; Dhanada et huièra distingués dans Die, p. 857, 1-13, etc.) Ils semblent hen pourtant se rapporter au même personange, qui cet les arra-ayak dilpar afya (Mahacatie, III, p. 300) on Vittér, le premier des bonet mauvisis génere (Mang. Gal., im., 18).

<sup>(1)</sup> Illinda - panha, 1v. 1, 38 (éd., p. 118, trad., p. 176), ou les l'aksassont dits appesakha. ou mahesakha. . (skt alpesakhya, mahesakhya, et cf. le texte cité ci-dessus, p. 84, n. 1.

<sup>(9)</sup> Sur les 28 sénapats des Yakşas, cf. Lahta-ristara, p 66, 1 5;67,10,202, 9. Haharamsa, xxx, 90, xxxi, 81, etc

<sup>(9)</sup> P 163 et 447 (9) Cf par exemple Lahia - culara, p 218 et 390 (kuvêra) enfoce de p. 302 et

dans une excellente monographie<sup>(1)</sup> A la vérité il subsistait encore une assez forte objection—si l'on voit bien qu'une bourse est l'attribut naturel du dieu des richeses, on ne susit pris de prime aboid ce qu'il peut avou à frire d'une pique Mais bientôt une solution



Fig 370 - Minn pensystage
But sh Museum Hauteur o in Au

élégante de la disseulté sut suggetée par Sir Aurel Stein dans une note de son bel ouvrage sur les antiquites de Khotan (3) On pourrait dire qu'elle etait dejà contenue dans ce court resiain des textes Utuarasyd digah Kutero mahdrájah (3) a Kutéra, roi du Nord-Pour

<sup>&</sup>quot;I I I 1898 p 31 Globus Bd LXXV, n°t1 18 mars 1899 p 176 B Kunst, p 126 et éd angl p 136 B E F E O , III 1903 p 16)

<sup>&</sup>quot;Incient Khotan p 158 n 6 ou il signal on passant oth sepecial connexion of the poil with the Scythian Norths <sup>3</sup> Cf. Lalta-vistara p 218 etc.

les artistes en mal d'exécution de la commande de leurs donateurs, ces quatre mots auraient été un trait de lumière. Si l'on pouvait douter que les créateurs du type lui eussent donné l'aspect des rois barbares qu'ils voyaient descendre du Nord, il suffirait de se reporter aux monaies rindo-seythes ». Sur ces dernières, où le roi est volontiers figuré en pied, on retrouverait aussitôt la courte lance constamment employée comme emblème de la royauté; et, si c'est là le sceptre le plus habituel de ces farouches monarques, pourquoi ne serait-il pas également dans la main de Vaiçuavana l'emblème de sa souveraineté sur le Septention?...

L'affaire en était là : et, pour notre part, nous ne demandions qu'à partager une identification si iépandue. Pourtant il faut bien avouer que, même avec ce dernier correctif, elle faisait encore quelque violence aux documents de la cause. Que Kuvêra, en sa qualité de dieu protecteur du Nord, ait joui dans les pays septentrionaux de civilisation indienne d'une popularité supérieure à celle de ses collègues des trois autres points cardinaux, le fait est natuiel et attesté: encore n'y a-t-il jamais poussé son avantage jusqu'à être le seul à se targuer d'images spéciales et nettement caractérisées. Tel est cependant l'evorbitant privilège qu'on ne craint pas de réclamer déjà pour lui dans l'école du Gandhâra. Peut-on du moins apporter à l'appui de cette prétention un commencement de preuve? Tout au contraire. Il existe plusieurs répliques, de différentes mains, d'une scène où figurent sûrement les quatre rois gardiens du monde (cf. fig. 208 b et 210): non seulement elles n'ont rien de commun avec l'une quelconque de nos images, sauf peut-être la figure 364, mais elles défient l'œil le plus sagace de relever un indice, si faible soit-il, qui permette de reconnaître lequel d'entre eux est Kuvêra (cf. plus bas, p. 159). Passerons-nous outre à cette protestation des pierres? Loin de nous encourager à le faire, les textes y mêlent les leurs. S'il est un point qui ressorte clairement des renseignements de Yi-tsing comme de l'aspect des groupes conservés (fig. 379-387), c'est que le « génie des

richesses », de quelque nom qu'on doive l'appelei, est lépour de la fée Hâriti Faudrait-il donc admettre une mésalliance entre Kuvera et une simple Yaksıni; sa sujette? Si les mœurs indiennes autorisent à la rigueur ces sortes d'union, elles ne sauraient concéder a une fille d'aussi basse condition le rang de première reme Dailleurs les textes pilis nomment incidemment l'épouse officielle de Kuvera elle s'appelait Bhuñjati(") Ce n'est pas davantage le roi suprême des génics, mais seulement son général en chef, qu'un passage du Lalita-vistara (4) met en rapport avec la fée aux enlants A la vérite il v est dit simplement que les cinq cents fils de Haiiti forment la suite du general Pancika, mais si vague qu'il fût, ce rapprochement nous donnait foit a reflechir Que ledit général fût a la fois le chef et le père de sa troupe, c'est ce que confirme d'ailleurs un passage du Mahavamsa(3), qui fait convertir toute la famille par Madhyantika C'est sur ces entrefaites que nous avons rencontré, dans un texte du canon clunois traduit par M Chavannes (4). cette indication péremptoire et qui sonne le glas de la plus séduisante des hypothèses «Hânti est l'epouse de Pâñcika»

Dès lors, le début nous paraît clos, au moins en ce qui concerne l'école du Gandhara, pour qui les textes canoniques font loi L'interprétation nouvelle présente d'ailleurs cette présomption de vérité qu'aussité unoicée, les confirmations lui arrivent en nombre il y en a de négatives, comme lorsque tombent devant elle les objections tirées de la différence de rang entre les deux conjoints car désormais ils sont égaux — ou de la divergence des représentations gradhariennes des Lokapilas d'avec celles des «gémes à la

<sup>(9)</sup> Cf Sakka panha-s\*, 10 (Rurs Davids Dialogues, part II, p. 305)

Dialogues part II, p 305)

O Ld p 202, trad , p 177

<sup>(</sup>b) XII 21 M W Getaen a preferé à tort la lecture Pan Jaka en face du Pan caka de la Samantapasadha de fin Hinghosa (ed H Oldensen Finaya Pitalam, III p 315) Il est permis des edoman ler 31 n y aurait pas lieu de corriger d

même la lecture l'an luka di Dugacadana (p. 61, 1.3) d'autant que ce dermer nom ne reparalt pas d'uns les listes de divinités l'oud linques citées pl 18 bas, p

<sup>118</sup> n t et 130 n t
" Tea pao tsany Ling (Samyuktarat

napitala-suira?) dons Toung Pao oct 1904 p 497 ou Cing cents Contes nº413 III p 125

116

bourse »: car, au contraire, ceux-ci ne sont plus tout à fait du même monde. Il en est aussi de positives. Signalons par exemple la faculté définitivement acquise de réunir sans effort, sous une même dénomination, des créations aussi variées que les figures 364-367: quand nous aurons étudié la figure stéréotypée du deva (cf. plus bas, chap. xii), nous comprendrons mieux encore que la rubrique protéiforme du Yalsa peut seule autoriser des assimilations à la fois si inévitables et si osées. Enfin et surtout nous tenons cette fois une explication, infiniment plus proche et moins alambiquée que tout à l'heure, de l'attribut aussi constant qu'inattendu de la lance. Aucun ne saurait mieux convenir en effet à un « général » : c'est la transcription directe de son titre de senapati, et voilà pourquoi il ne s'en sépare presque jamais, quelque type qu'il adopte. Du moins nous ne voyons d'exception à cette règle générale que sur les figures 365-366 et 379-381. Partout ailleurs, les vestiges restés sur la pierre ne permettent pas de douter qu'il ne la tint dans sa main cassée, la droite sur la figure 364, la gauche sur la figure 369. Vraisemblablement cette dernière tenait en outre, de la droite, une bourse oblongue. Au milieu du socle de la figure 370, il semble qu'un personnage assis sur un lion — détail intéressant pour l'iconographie postérieure - fasse danser le même emblème devant les yeux alléchés des sidèles; et jamais jusqu'ici ne manque auprès du chef des génies quelque lutin, mendiant ou joueur (fig. 364-370). Mais l'une des figurines du Louvre (fig. 371) se contente, comme indice de reconnaissance, d'une demi-pique; et le curieux est que cela suffise : si bien qu'on peut se demander si celle-ci ne pourrait servir, pour ainsi dire rétroactivement, à nommer Păncika l'un des Yaksas gardiens de la porte Ouest de Sanchi (fig. 470). Avec l'autre se montre un attribut nouveau (fig. 372); de la précédente elle a gardé le nimbe et a fait passer son épieu dans la main droite: mais dans sa main gauche, comme dans celle de la figure 373, repose un oiseau qu'on pourrait prendre au premier abord pour un coq, ce compagnon

bien counu du Mercure gréco-romain et aussi gallo-romain<sup>(1)</sup> Pourtant c est un perroquet que l'excellent archéologue Hiuan tsang a



bio 371 - Mixe pensovenae Music la Louere nº 31 Procena i du Scat Hauteur om 189

cru distinguer sur la tête du Ialsardja de Kapiça et son opinion a pour elle, si lon tient compte de l'étonnante continuité de la tradition bouddhique, le perroquet perché sur le poing d'un

(1) On pent enter les petits l'ronzes d d'reure l'illusse lu Loure, j'urexemple etraj gleri lec qu'il figure svec lec i lucée sur l'« monna es de Sophyl's (ef notre pl III) à) —S ir une fresp e qu'ilée re une et apell de la même Gav. Il d'An 14 et tra te en pe nture le sujet le la fg. 500 M. Barz a l. site entre sim coq 00 m. autre oiseux (Votre. p. 37; et Guirrius [1. 31. 32). — Rappinel ons suffa Loi seau, perch. sur la lance de Mahlashi. (Labara: pl. XVIII. sé) ou le timer de

118

des petits gémes de la figure 374 et d'une des servantes dans le groupe d'Ajanta (fig 505), sans parler de ceux qui volent autour des têtes des deux profagonistes sur les murailles du Candi Mendut de Java (fig 514-515)

Que reste-t-il cependant des spéculations auxquelles nous nous complaisions, il n'y a qu'un instant, sur le caractère septentrional de certaines de nos statues? Beaucoup plus qu'on ne pourrait penser Il va de soi que Pâñcika n'appartient pas moins que son maître et seigneur à la région du Nord(1), et qu'il en partage avec lui la garde Aussi est-ce de ce côté qu'il nous faudra rechercher l'ougine de plus d'une particularité de nos sculptures. Tel sera le cas, unsi que nous l'avons déjà vu (II, p 94) pour les tuniques à manches, les culottes, les bottes ou les jambieres des figures 386 389 ou des donateurs des figures 367, 369 et 370 La figure 527 comblera même notre attente un reproduisant jusqu'a la coupe bizarre de la currasse décailles, en forme de camail à trois pointes, qui couvre la poitune et les épaules de l'assistant de gauche sur la figure 367 Il vaut mieux d'ailleurs avouer de bonne grâce que la plupart de nos statues, pour armées qu'elles soient, n'ont iien de belliqueux m de terrible Cest en vain que la figure 370 s'efforce encore de froncer le sourcil, et les figures 364 et 371 de mouvementer leur attitude elles ne nous impressionnent pas Quant au Piñcika de Mardan (fig. 369), avec sa face inexpressive, ses draperies étriquées, ses genoux symetriquement relevés, son toise comme empalé sur un axe perpendiculante, il est déjà retombé dans une aprifite tout indienne Cest toujours au pseudo-roi du musée de Lahore (figures 367-368) qu'il nous faut revenir il est décidément à peu pres scul à nous rett reef quelque ombre des farouches conque-

Veretroglina 1 deu man en de la guerre (voir potre pl. 1, 6) et le type Yau llusja ance (V. Sarin Car. [1 Nd. 18 20) () il suffi de raj peler que c'est dans Ilimali va qual a ete converti par Ma dhyant la Tapôtre du Gaudhàra et du Kaemir Doutre part M. Sylvain I évi nous signale que la liste de la Va-hamaguri edja raji mentionne Plucila sur les confins du Kaemir.

rants descendus des passes du Nord-Ouest et dont le prestige ne devait être que trop bien établi sur la population indigène. Encore faut-il examiner auquel de ces foudres de guerre il ressemble. Tout compte fait, il n'a d'a indo-seythe a que la lance, ce qui est peu; M Vogel l'a déjà remarqué: «Je n'ai pas réussi à découvri une monnaie indo-seythe dont l'effigie ioyale présentât une attitude semblable à celle de notre statue. Qui plus est, dans le costume il n'existe aucune analogie, et même le visage, quoique décidément barbaie, est très différent de la physionomie de Kaniska et de ses successeurs (0). » Aussi n'est-ce pas, à notre avis, sur les monnaies royales, pas plus indo-parthes qu'indo-seythes, qu'il nous faut cheicher ce masque à la fois si rébarbatif et si attachant. Chose extrèmement curieuse à noter, c'est sur celles dites des «safrapes» — apparemment eux aussi de simples généraux — que nous le trouvons.

Il fait peu de doute pour nous que cette statue tout à fait exceptionnelle ne soit sortie du même atelier que le com original du monnayage, aux légendes encore grécisantes, d'un Ràjuvula ou d'un Hyckodès<sup>(5)</sup>. Qu'on compare la figure 368 et la plauche lV, 17 et 19: c'est le même front bas, les mêmes gros yeux saillants, le même nez foit, la même moustache tombante, le même menton proéminent: et quoi de plus naturel en effet que de donner a ce chef Yaks; le type d'un franc condottiere? Ansi s'explique le caractère iconique, à bon droit surprenant chez une image de divinité, qui s'était dès l'abord imposé aux observateurs. Tous ces traits ont été directement copiés d'après nature. A l'éducation classique du sculpteur nous rapporterons d'autre part l'habile traitement des diaperies et la souveraine aisance de la pose Pour unir tant de mouvement à tant de stabilité, il n'aura eu qu'à se rappelei

<sup>(9)</sup> B E F.E-O. III, 1903, p. 152
Par monnaies indo-exithes V Notes en tend ici celles des Kusanas (el plus has p. 166 et pl. V)

P Garrera, Cat., pl W. 11, WII 7. le type se continue naturellement chez les Ksatrapas occulentaux (voir, par exemple, 1 Surra, Cat., pl WII)

-- souvenir au besoin rafraîchi par le revers des monnaies bactriennes - les motifs du Zeus au long sceptre ou du Poseidôn au trident (1). Comme dans toutes les œuvres du Gandhara, nous retrouvons à l'analyse les deux mêmes éléments, l'un d'importation héllénistique et l'autre de production locale : et, comme toujours aussi, c'est l'heureux équilibre de ce compromis qui fournit les chefs-d'œuvie, ou du moins les œuvres sortant de l'ordinaire médiocrité. Mais c'est également le cas, ou jamais, de nous défier de nos habitudes et surtout de notre promptitude d'esprit européeunes. Nous aussi, nous devons nous appliquer, dans l'interprétation de ces œuvres mixtes, à tenir la balance égale entre les deux parties composantes. Quelques touches empruntées à la vie indigène ne suffisent pas à faire un portrait historique; de vagues ressemblances avec tel ou tel habitant de l'Olympe grec ne donnent pas davantage dans l'Inde brevet de divinité (2). La statue de Lahore ne pouvait être pour nous qu'un ror ou un dieu : en fait elle n'est ni l'un ni l'autre. Aussi bien, mieux vant partir du principe que nous ne devinerons jamais tout seuls. L'identité de ces images hybrides, c'est aux témoignages bouddhiques contemporains, inscriptions votives ou livres sacrés, qu'il appartient de la fixer; et c'est pourquoi nous n'avons plus ici qu'à nous incliner quand ces derniers, interrogés, nous ont répondu : Ni si haut, ni si has; entre les deux ; c'est Pancika, le général des génies.

Sa doi alle évolution. — Qu'est-ce qu'un texte pour un philologue? — Toul. Qu'est-ce pour des peuples illettrés? — Rien : et nous en allons en avoir la preuve. Mais déjà nous pouvons imaginer, d'oprès nos propres impressions, les sentiments des fidèles du

<sup>1</sup> Cf. per exemple P. Garras, Cat., 13 IV, a., et V., a. on nos pl. III, a., et V., p.—Amu s'est liquerat le capacede larinte qui sur la figure 387 et la pl. V. S. et 12 a transfermé la juque en sceptre.

De même le fut de ressembler, de loin, à Athènè (6g. 352) ou à Dèmèter (6g. 375) ne garantit pas le moins du s monde que nous ayons affaire à une véritalle decase.

Nord Ouest devant des images du genre de la figure 367 Si d'aussi bons juges que MM Burgess, Grunn edel et Vogel ont voulu y voir



F a 372-373 - Maue PERSO N GE

suzeram en personne dans un si arrogant vassal? Ou, du moins, s'ils étaient retenus au Gandhara sur cette pente fatale par leur samiliarité avec les textes ou la persistance de la tradition orale, comment la tentation ne serait-elle pas devenue insurmontable à mesure que de telles idoles pénetraient plus foin dans le Nord, parmi des populations non moins simplistes, et encore plus ignorantes que nous des menues subtilités de la superstition indienne? Si nous remontons sculement jusqu'au Kapica, nous trouvons que le dispensateur des richesses en a été fort judicieusement constitué le gardien — à moins que ce ne soit là un simple retour à sa fonction initiale (cf. plus bas, p. 131) — et le nom de Yaksa-râja, noté par Hiuan tsang pour ce génie, conviendrait beaucoup mieux à kuyêra qu'à son géneral Mais déja à Bactres le pèlerin avait entendu et jeté sur ses tablettes une historie tout à fait analogue (1) La aussi, une idole miraculeuse protege le trésor du monastère contre la cupidité des tyranneaux d'alentour mais, cette fois, pour la désigner, c'est le nom de Vaiciavana que, sans hésitation aucune, on a dicté à Hiuan-tsang Pourtant on ne saurait douter qu'il s'agit encore et toujours du même personnage, car c'est avec sa sempiternelle pique qu'il transperce en rève le cœur du méchant khân qui voulait piller le couvent. Ce n'est pre d'ailleurs la seule occasion que notre héros ait trouvée de se seivir de son arme savo tite Avec la même fance, il a fendu la ceinture de montagnes et desséché le lit du lac qui recouvrait le pays de Khotan mais, cette sois encore, il n'a travaillé que pour la gloire d'un autre, et c'est v Vaicrovana que les témoignages tibélains font honneur de cet exploit (2). Abusant de la situation, le roi des génies s'est désormais approprié l'arme de son général (1), du même coup, il l'a dépossidé

<sup>()</sup> Rec , I , p 45 (cf 55) — On remarquera que le texte traduit en chinois cité p + 15 n h fait aussi de Pâncila un +râja - C est encore là dans i Inde un litre qui ne coûte guêre

<sup>(1)</sup> ROCKHILL, Life, p 23/2
(2) «Si c était Vresaman, il serait moni d'une longue lance» est il dit du Bodi i sattra dans Une rersion zogd enne du l'et santara jataka, tre l'Gauthiot, J i,

du grand temple local et de la célèbre statue, sorte de palladium du royaume qui lui devait sa dynastie. Ce n'est pas, à la verité. comme on pourrait être porté à le croire, qu'un des genies enfants se fût boiné à descendre du socle pour devenir plince héritier il a été assuré à Hiuan-tsang que ce dernier serait sorti de la tête même de la grande image (1) Liait ce pour ressembler à son ancêtie supposé que le roi de Khotan se coiffait, nous dit Song Yun (2), d'un » bonnet doré ressemblant à une crête de coq » ? Toujours est il que ce passage nous rappelle invinciblement l'étrange conflure. aplatie sur les côtés, mais frangée au milieu et relevée sur le haut du crâne par des rubans currensement crêpclés et dentelés, que porte aussi bien une figurine du Mahiban (fig 372) qu'une petite tête de terre cuite recueillie par Sir Aurel Stein sur l'emplacement de lancien Khotan (fig 526), cai, en dépit des youx beaucoup plus obliques de cette dernière, on n en contestera pas la parenté (3) Ce n'est pas tout si certaines particularités des images gandhâriennes de Pâncika nous rendent seules intelligibles plus d'un trait de la légende du Vaicravana khotanais, il ne nous sera pas moins nécessaire d'avoir recours à elles pour interpréterses images sérindiennes Sons connaître le caractèi e martiol de notre sendpati 4), com ment comprendre que le génie à la bourse trouvé par Sir Aurel Stein dans ses fouilles de Dandan Uiliq se présente à nous arme de pied en cap (fig 528)? Ici dailleurs la contamination des deux person

mai juin 1912 p 475 — Au contraire le Lotus de la Bonne Loi semble distinguer encore Vaigravina de son sendpati (41 p 433 et 445)

() Rec II p 311 \*

O Tral CHAYAVAS dans B F F E-O, III 1903 p 394 à propos du coq et de ses relations avec Phicha, ef ci-dessus II p 116-117 et fg 372 373

Cf encore une t te analogue (mais avec moustache et barbiche) dans J A S Peng 1901 extr number 1 1 XI 1 C Sur la fg 439 ou il reparati à titre de personnage épisobique (el B. E. F.F. O. III. 1903 Fr. 15. en bay) il joste même l'armure complète tout il joste même l'armure complète tout comme sur la fr. 373 — II. est cuient de noter a ce propos que le Nêgrimêmi des Jamas également indréved à la procréation est uvesum «général» d'in l'aret unis en rapport avec Slan la (Wirthiniz J. R.A. S. 1895 p. 149 et sur ) et que Skands lus même a con me l'Brill (el Jus lus p. 1930) commenca carmèr divine en qual lé de «sussecur d'enfinis-faloigrafia).

nages est chose accomplie. D'une part, la bourse tenue dans la main droite de la statue rappelle notre Yakşa; de l'autre, le nain dissorme qu'elle soule aux pieds, comme à Barhut (fig. 469), prouve bien qu'il s'agissait de Kuvêra ou Vaiçravaṇa (1), dit «celui qui a pour monture un homme» (Nara-vâhana). Mais, si le dieu indien a revêtu en route l'aspect d'un ches de horde, il ne peut le devoir qu'à une consusion avec son propre général en ches. Dès lors, nous nous expliquerons également son attirail guerrier sur les peintures du Toursan et les vieilles sculptures rupestres de la Chine (2), tandis qu'à l'autre bout de la chaîne, la lance du Bisamon japonais (fig. 547) nous certifiera, non moins que son nom, ses origines indiennes et la fidélité, au moins matérielle, de la transmission.

Mais si, au lieu de suivre notre Păncika sur les âpres routes de la Haute-Asie, nous descendions avec lui vers les molles plaines de l'Inde, c'est en vain que nous chercherions désormais dans sa main l'attribut en question. Évidemment cet insigne des rudes principautés militaires du Nord-Ouest, dont la guerre était l'unique industrie, n'aurait plus eu de sens dans le bassin du Gange. L'Inde pacifique a visiblement oublié que Păncika était un général pour ne plus souvenir que du fait que c'était un génie. Elle s'est donc contentée de lui appliquer toute faite sa conception courante du yaksa sous la forme d'un nain plus ou moins contrefait et presque nu (cf. plus haut, II, p. 41). Tout au plus faut-il en outre compter avec une idée profondément ancrée dans l'esprit de la population indigène, dont on peut dire que, pour un tiers, sa condition a toujours été de mouir de faim: c'est à savoir que l'obésité est la

p. 160 — On remarquera que la Haute-Asie a voulu prononcer «Vairramana».

O Voir notamment Vos Lir Coo.
Chotscho, pl 42 (où Vairravana tient si lance), et Carvavas, Mission en Chine, pl CCVVII, n° 353 (où Vairravana est debout sur un nain).

<sup>(9)</sup> Une autre ruson, comme le remarque justement Sir Aurel Stein (Anc Aholan, p. 253), c'est que, dans lestrous autres coms de la cella, des pidestaun portainnt, selon toute vraisemblance, des images des trois autres Lokajullas. Sur l'aspect juris par ces deriners, cf. plus las,

manifestation topique de l'opulence Gourtaud, puisque yaksa et gras à l'ird, puisque riche, rinsi s'est modele par définition le type de l'ecole de Mathur's (fig 490) (2). Nous en rapprocherions volontiers, bien qu'ici les attributs manquent en meme temps que les



F a 374 375 — Illus a credeter estant

F b 374 British Museum Hauteur om a

F g 375 Mus e le Lahore Processant de Sikra Hauteur a me e

bras le nam ventru et moustachu de la figure ága avec la disposition si caractéristiquement indienne du chile qui soutienoutre le genou la bedume tendue à se rompre I es images di l'intérieur de la péninsule, qui il sapasse de celles d'Ajant'i (fig. 505) de Bénarès de Sânchi (fig. 499), ou du Magadha (fig. 501-502)(1), témoignent parsois de plus de considération pour leur personnage en le coiffant d'une tiare; et ainsi fait également le bas-relief du Candi Mendut (fig. 514). Celui-ci se contente d'ailleurs, comme emblème, de vases débordant de joyaux, rangés devant son piédestal : ce détail, qui se répète sur la plupart des nombreux bronzes javanais des musées de Batavia et de Leyde, est emprunté aux images du bassin du Gange. En revanche, les spécimens de Mathurâ tiennent volontiers, dans la main droite, une coupe sur laquelle nous aurons à revenir plus bas (p. 147). Mais, à ces détails près, tous les exemplaires connus correspondent en somme admirablement à la description que Yi-tsing nous en a faite : « Une image de divinité, de deux ou trois pieds de haut, tenant une bourse d'or, et assisc sur un siège bas, avec l'un de ses picds pendant vers le sol (2). Il ajoute qu'elle était «sculptée en bois». Bien entendu, nous n'avons conservé que les spécimens en métal ou en pierre; mais le nombre de ceux que nous avons gardés témoigne assez de la multitude de ceux qui se sont perdus. Peut-être aussi comprenons-nous mieux à présent pourquoi nous ne trouvons nulle part le nom de Kuvêra ou Vaiçravana attribué à cette déité populaire. Le pèlerin chinois se borne, avons-nous dit, à lui appliquer le surnom de Mahākāla. De même les textes magiques et, plus tard, les inscriptions des miniatures ne le désignent toujours que par un sobriquet -- emprunté vraisemblablement au citron qui a définitivement remplacé la coupe dans sa main droite, - celui de Jambhala. Or, nous ne voyons pas davantage que ces deux appellations figurent dans les listes des leviques, parmi les dix-huit ou vingt-deux synonymes de Kuvêra; et ainsi on ne peut se défendre

<sup>1.</sup> Cf. A. S. I., Ann. Rep. 1907-8, pl. XX et p. 70-71 (Bénarès); J. R. A.S., 1908, pl. V (originaire de Cràvasti, mais en grès de Mathurd : assis à l'européenne); Iconogr. bouddh., 1, fig. 20-21, et pl. 11, 1; II, p. 50 (Magadha), etc.

<sup>(</sup>h) C'est la pose dite du lilaksepa ou talital sepa, déjà caractéristique des figures 383-384; les autres figures gandháriennes sont assises à l'enropéenne comme l'est encore le Jambhala de Grâvasti que nous senons de citer à la note précédente.

de l'impression que dans l'Inde, a la différence de ce qui s'est passé dans la Haute-Asie, les bouddhistes ont gardé jusqu'au bout le sentiment plus ou moins obscur d'une différence hiérarchique a faire entre un simple géme domestique et un dieu (1)

Quoi qu'il en soit sur ce point - et l'on sent assez combien une onomastique aussi flottante favorise les confusions - les grandes lignes de l'iconographie du «Yaksa a la bourse» se dessinent assez nettement Nous avons suivi de part et d'autre deux grandes séries, toutes deux originaires du Gandhâra, et entre lesquelles justement oscillent toutes les créations gandhâriennes D'une part, le type guerrier a la lance, dont la meilleure réalisation nous a été jusqu'a present fourme par la figure 367, nous a conduits par l'Asie centrale jusqu'au Japon De l'autre, le type sans armes, mais néanmoins démoniaque, seulement esquissé sur la figure 365 et pleinement développé à Mathura (fig 490-491), nous a menés a travers la péninsule jusqu'à l'Insulinde Dans le panthéon lamaïque, en qui nous apprendrons a reconnaître le lieu de convergence de ceux de la Haute et de la Basse-Asie, nous retrouvons ces deux modèles côte à côte L'un, redescendu du Nord, est resté le Varçıavana, couvert de son armure et tenant toujours la lance à banderole, volontiers assis sur un hon (fig. 549), et que copie d'aussi près que possible sui ses portinits -- comme faisut avant lui le roi de kliotan - le grand monarque tibétain, Sron tsan-gam-po L'autre, de bonne heure enrôlé dans les hordes tantriques sous le nom de Mahakala, nu, obise, parfois mime obscène, arrive directement du Sud Se rencontrant au Tibet apres ce circuit, ils n'ont plus l'an de se reconnaître eux-mêmes sous des noms et des aspects si difforents; et certes, nous ne les identificarons plus sans l'attribut qui reste toujours et partout leur emblème le plus universel et le

<sup>(\*)</sup> Amarakora, t. 1, 63-66 HERECEV-DRI 18hidhana-ciniamane, n. 189 190 — Le Tibelan-English Dictionary de Carat Caraba Dis identific Los reen (qui nous

dit V. S. Lévi tre luit Pâncika dans la Mahamayuri) avec kuvêra mais ejoute sans sémouvoir que ce n'est qu'un d's huit cénéraux de Vaicravana.

128 LES CASTES MOYENNES plus sûr, à savoir la bourse : car, si la peau de mangouste dont celle-ci était faite a repris vie sous leur main, elle n'en continue pas moins à dégorger des trésors tout comme l'outre de la figure 364 (1). Est-ce la peine d'ajouter que l'esquisse ainsi tracée est tout à fait schématique et sommaire? Il va de soi que, d'un groupe à l'autre, plus d'un trait s'emprunte et se mèle dans la réalité. Volontiers le Mahikala tibétain prend un air furibond et foule aux pieds une forme humaine, tout comme le Vaigravana de la Sérinde, de la Chine ou du Japon. Parfois la corpulence de notre Pañcika gandhânen ne le cède en rien à celle du Jambhala népilais, tandis que celui-ci s'efforce, de son côté, sur les miniatures, de rouler de gros yeux et de prendie un air bourin qui ne trompe plus personne. Mais suitout il ne faut pas cioire que l'Extrême-Orient ignore - quelles que soient d'ailleurs la voir et la date de son introduction - le type bénévole et obèse de l'Inde gangétique. Qui n'a vu, sur quelque kakémono japonais, lui chgner joyeusement de l'œil le petit dieu Dai-kokou (- Mahakala).

courbé sous son sac ou accroupi sur une balle de 197? Qui n'a rencontré surtout quelqu'une de ces statuettes en porcelaine blanche, fabriquées à des milliers d'exemplaires, du prétendu «Buddha ventru - des Européens, le Ta tou-tseu Mi-le des Chinois (?? Comment il se fait que dans ce bonhomme jovial, affaló à terre et adossé à une énorme besace, le ventre débordant et nu, la bouche fendue jusqu'à ses épaisses oreilles, et ses yeux rieurs perdus dans

In grusse de ses joues (cf. fig. 544), les bouddhistes de Chine ment fini par voir un avatar du futur Buddha Maitrêya, c est aux sinologues qu'il appartient d'expliquer par des raisons historiques ou psycholo-



F. 3 6-3 - Wive person us F. 3 6 Musee de Prihamer Procesant de Tahlist ha (19 4 F. 3 8 Musee de Lahore Procesant de Starch Di et Hawen im Jo

guques cette aberration du sens reliqueux. Il n'en est pas moins sûr que tous les truits craciférstiques de cette figurine, ses jumbs courtes es semi-nudité, son obe ite, linen que librement interprétes à la chinoise, sont tous directement dérivés, suis oublier son prus sac du génie indien de la richesse. Aussi bien Yi-tsing nous avertit que, de son temps, des images de Mahâkâla se rencontraient déjà en Chine, tout comme celles de son pendant féminin, Hârití (1).

## § III. LA PÉE AUX ENFANTS.

A la différence de ce qui se passe pour le génie des richesses, aucune hésitation n'est d'ailleurs permise sur le caractère et le nom véritables de sa compagne, la fée aux enfants. Tous les témoignages anciens sont d'accord pour spécifier qu'il ne s'agit que d'une simple yaksini, pour ne pas dire une raksast ou diablesse (2), mère d'une horde de cinq cents lutins et répondant au nom de Haritî. Tous confirment également, pour qui sait les entendre, le renseignement que l'excellent pandit Mahâmahopâdhyâya Haraprasâd Câstri nous a rapporté du Népâl, où elle est encore adorée en qualité de « déesse de la petite vérole » (3). Ainsi survit jusqu'à nos jours la vieille croyance indienne aux mauvais génies en qui s'incarnent les maladies contagieuses (cf. plus haut, II, p. 42). Notre Yakşinî, avec ses cinq cents fils, personnisierait même la plus impitoyable des épidémies qui déciment l'enfance. Dans l'Inde actuelle, en dépit de la diffusion de la vaccine, la variole est toujours à ce point redoutée que la coutume subsiste de ne faire entrer les enfants en ligne de compte dans le dénombrement de la famille qu'après qu'ils ont subi victorieusement l'épreuve du terrible mal. C'est pourquoi la «verte» Hâriti continue à recevoir des bouddinstes népâlais le culte que les Hindous des plaines réservent à la

Doc. laud , p 3g. — Le Candra-garbha sina (trad Sylvana Lévi, dans B E. F. E. O., V. 1905, p. 268, \$ 55) ette également parmi les divins protecturs du Bouddhisme en Chine le Yaksa Pilicika et (dite tantôt deri et tantôt raisart) Harut, la mère des démons

<sup>(1)</sup> C'est ainsi que la classe le Loius de

la Bonne Los, trad. Bunvour, p. 940;

éd. p. 400, 1 7.

<sup>(</sup>c) p. 2005, 17.
(d) Discovery of hi ing Buddhism in Bengal (Calculta, 1897). p. 19 L'identilé de Hâritt et de Çitalâ est confirmée par VV. Caooxt. An Întroduction to the popular Religion and Folk-lore of Northern India, Allahaldd, 1804, p. 80

« froide » Citalà Seulement il y a beau temps que, de fléau redoute, elle s'est muée en divinité secourable En vertu d'un raisonnement que la logique ne connaît pas, mais qui fleurit universellement dans le folk-lore, toute influence, maléfique ou bienfaisante, ne tarde pas a se doubler spontanement de son contraire G'est l éternelle histoire de la lance d'Achille, à la fois mortelle et salu taire Quiconque, saint ou génie, passe pour guérir une maladie, devient bien vite suspect d'en être le propagateur inversement, qui provoque le mal doit disposer du remède «Puisse t-elle, dit l'inscription (1) gravée sur la statue de la figure 377, guérn la petite vérole chez les enfants la L'à ne s'arrêtent pas les exigences de la conscience populaire Puisque cette redoutable déité a le pou voir de ravii les enfants, c'estdone qu'elle peut en accorder De fait. cette conclusion imprevue, mais irrésistible, nous est formellement confirmée aussi bien par Hinan-tsang que par la tsing c'est comme donneuse, et non pas comme dévoreuse d'enfants, qu'on l'adore (2) En style classique nous dirions que Lamie s'etut métamorphosée en Lucine Vous arrangerez cela comme vous pourrez Une métamorphose si complète donne d'alleurs à penser qu'il avat dù se produire quelque chose d'analogue dans le cas de son démoniaque partennire Les Yaksas de l'Inde, comme les nains de la mathologie germanique ou celtique, sont foncièrement des gardiens de trésors, et c'est avant tout un rôle de défense et de protection que leurs images assument de toute antiquité à la porte des sanctuaires Nous ne serions nullement surpris que Pancika eat commencé sa carrière, conformément à sa fonction naturelle, en qualité de geolier juloux des richesses avant d'en devenir le généreux dispensateur. Du moins I hypothèse aurait l'avantage de nous

ilàntiputra nommé dans les inscriptions des Bhilsa Topes de Couvironia (p. 287 et. 349) deva t vraisemblablement son nom à la croy noce de ses parents en 1 efficace intercess on de llàriti

O Cette inscription a été entièrement déchiffrée et traduite par M. A. M. Borra B.E.F.E.O., IV. 1904 p. 684 Microsopo Mem., I. p. 120. Bec.

<sup>&#</sup>x27; Hiver rotts Mem, I p. 120 Rec I, p. 110 11-74145 Rec p. 37 - Le

rendre un compte satisfaisant des origines du culte dont il est l'objet; et, à l'appui de sa transformation supposée d'avare démon en génie libéral, on pourrait alléguer l'évolution parallèle de Hâriti, d'ogresse devenue matrone.

SA LÉGENDE. - Mais, encore une fois, sur cette dernière les renseignements que nous possédons sont des plus explicites, et les textes prennent-la peine de justifier par une légende l'incohérence de ses avatars. Le Buddha en personne aurait jadis converti la terrible Yaksint qui décimait ou (comme il est métaphoriquement écrit) « dévorait » sans pitié les enfants de Râjagriha. Pour la ramener à des sentiments plus humains, il se serait avisé de lui dérober pour un temps Pingala, le plus jeune et le plus ainié de ses « cinq cents fils ». Certains racontent même que le Maître cacha Pingala sous son vase à aumônes renversé: et nous voyons en effet, sur des peintures chinoises, des bandes de démons s'efforcer vainement de retourner, à grands renforts de chèvres et de leviers, le large bol qui recouvre le petit génie (1); mais cette scène nous est jusqu'ici inconnue au Gandhâra. Quoi qu'il en soit, le stratagème réussit. La douleur que cette séparation momentanée causa à Haritî la fit rentrer en elle-même, ou, pour mieux dire, se mettre à la place des simples mortelles à qui elle ravissait parfois leur unique progéniture: elle jura de ne plus recommencer. Cependant il faut bien que tout le monde vive, même les méchants qui se repentent (2). Sitôt convertie, la Yaksinî fait respectueusement observer au Maître

au contraire des plus simples et roule uniquement sur la maxime qu'eil ne faut pas faire à autrui ce qui est pour vous-même une cause de souffrances (Ibid. xii. 46)

(n) Vaut-il la peine de faire remarquer l'analogie de la situation avec celle de la conversion du méclimit Maga Aprillia, déjà contée et-dessus, I, p. 5467

<sup>(9)</sup> Consulter Archeologia, Lill., 189a., p. 239-264; La Pgeude de Kourristes-menchen (Ann du Musée Gamet, Ribl d'Art, l. l.; cl. Lil Chanarays. Toung Pao, oct. 1904. p. 499) — L'Instoure de la conversion, telle qu'elle est figurée à Apapila sur les deux cons supérieurs de la figure 505 (cf. plus hos p. 136) et contée dans la Bultieurs-arandian-Alputal(úxt), est. Bultieurs-arandian-Alputal(úxt), est.

que le premier precepte de sa morale, en interdisant tout homicide, la condamne proprement à mourn de frim, elle et ses cinq cents fils, et le Buddha, très frappé de la justesse de cette remarque, lui promet que désormais, dans tous les couvents, ses moines leur



Fig. 378 — Mint pensonniet (vo de Pice et de 2003) Muse d'Math ri l' 42 Provenant de Sajtarshi Thi Ila te r i m 30

offirent leur pitance quotidienne, — à charge, bien entendu, pour elle et les sieus, d'observer fidèlement leurs vœux

Cette légende, fort adroitement composée, ne cherche pas seulement, on le voit, à concilier les notions contradictoires atlachées y cette détié, à la fois cruelle et propice Pour achiever de rassurer les fidèles, elle se porte encore caution contre tout ictour de la Yaksinî repentie à ses anciens errements. Enfin, et surtout, avec un souci monastique du décorum dont nos sculpteurs n'avaient cure, elle prétend excuser .. sous couleur d'un contrat jadis passé avec le Maître, l'installation au couvent de cette ancienne ogresse et la régularité du culte qui lui est offert. Nous manquons assurément d'autorité pour blamer les moines de la concession qu'ils avaient amsi fate aux superstitions populaires. Mais, d'autre part, nous n'avions pas besoin de tout ce luxe de raisons pour comprendre que, selon les propres termes de Yi-tsing, l'image de Hariti se trouvat « sous le porche ou dans un coin du réfectoire de tous les monastères de l'Inden. Il était aisé de deviner que son autel, comme celui de son voisin Păncika, ne devait pas être l'une des attractions les moins fréquentées par la clientèle laïque. Si toute l'humanité souhaite la richesse, aucune population plus que l'indienne ne désire des enfants. Ces sentiments universels et éternels nous garantissent à eux seuls l'ancienneté et l'ubiquité de cette dévotion populaire. La coutume notée par Yi-tsing a été érigée en précepte par le Britat-Stayambhil-pur ana (1), et continue d'être observée au Népál. Un passage de Hiuán-tsang nous intéresse plus directement encore en nous apprenant que le culte et la légende de la fée avaient été dès longtemps transplantés en plein Gandhâra. Nous avons eu nous-même la surprise, en suivant dans ce pays les traces du grand pelerin, de retrouver, sous un nom qui n'est que la traduction pathâne du sien, le tertre toujours miraculeux qui marque l'emplacement de son principal sanctuaire. Il nous paraît difficile de ne pas voir une preuve du prestige considérable dont elle jouissait jadis dans la persistance singulière avec laquelle les habitants actuels, quoiqu'en immense majorité musulmans, recourent pour la guérison des maladies infantiles à une divinité du temps des Kafirs (2)

<sup>(1)</sup> P 428 (cité par Haraprasio Cistri, loc laud, p 19). (1) HILAN-TSANG, Rec, I, p 110-111;

cf Notes sur la geographie ancienne du Gandhara, B E F.E - O , I, 1901, p 361, et ci-dessus, I, p 10

Ses muces - Dès lors nous nous expliquons aussi bien la bénignité que l'abondance de ses images gandhâriennes, soit isolées (fig 374-378), soit en groupes (fig. 379-385). Toutes répondent plus ou moins a la description de Yi-tsing, d'après laquelle relle a un enfant dans les bras et trois à cinq autres autour de ses genouv. Qu'on ne s'étonne pas de les voir à peu près tous de même taille. les textes insinuent que leur mère, vraie Gigogne, a fort bien pu les mettre au monde la même année (1) Ges putti, qui le plus souvent jouent ou se houspillent, représentent sans doute ses a cinq cents fils a · elle en a de reste pour gainir également le socle de son époux, qu'il soit placé vis-a-vis d'elle ou à ses côtés (cf. fig. 364-370 et 379-386) Tantôt elle est assise son "Benjamin " repose dans con giron et joue puérilement avec son colliei (fig 374 et 382) ou, parsois, tette en même temps sa mamelle (fig. 383-385) Tantôt elle est debout mais son favori reste toujours suspendu à son sein D'ordinaire il est placé à califourchon sur sa hanche (1), a la facon dont les femmes indiennes portent leurs enfants (fig. 375-376) Seule la figure 377, d'une facture si gauche, le rapetisse ridiculement au point de le faire tenn dehout sur sa main Presque toujours un ou deux de ses frères ont icussi à gumper jusque sur les épaules maternelles. Au milieu de cette marmulle qui monte à l'assaut de su personne, on dirait qu'elle pose à lavance, tantôt pour une madone, tantôt pour une allégorie italienne de la Charité

Pourtant il semble bien, à voir l'image évidemment tardive de la figure 487, que m sa basse extraction in ses cruelles propensités n'avaient été, malgré tout, entièrement oublices Assurément l'enfint qu'elle tient dans sa première main droite, comme un cadern d'avance offert aux fidèles prosternés à ses pieds, alteste, en même temps que son identification, ses vertus nouvelles, mais, sans purler du gobelet in du trident, les défenses de sangher qui julissent des

<sup>&</sup>quot;) Vaharasta, 1 p. 253 l. 2 — ". Cf. encore le n° 52 du musée de Lahore (J.1.11, 1898, pl. 5, 1)

coins de sa bouche sont une allusion assez claire à son ancien métier. Qu'on prenne garde d'ailleurs, qu'en dernière analyse, la meilleure vérification de son identité consiste justement dans son entourage de petits diablotins. N'était cette trace suspecte de son passé que, jusque dans sa nouvelle dignité, elle continue à trainer après elle, comment aurions-nous pu reconnaître en toute sécurité l'ancienne ogresse de la variole sous un aspect qui déguise si bien l'horreur de sa véritable nature?

Sa diffusior. - C'est d'ailleurs sous son air de bon augure qu'elle s'est répandue, elle aussi, dans l'Inde ou dans tout l'Extrême-Orient. Le type est si bien établi que nous n'avons aucune hésitation à lui rapporter une belle statue mutilée, originaire du Gandhára, comme le prouve sa malière, mais retrouvée à Mathura et qui a fini par y retourner, après un temps d'exil aux musées de Delhi et de Lahore (fig. 378). Par exception, elle est complètement exécutée en conde bosse, dans le schiste bleu caractéristique de l'école. On gagerait que, saute d'attributs, nous n'en pourrions rien tirer d'autre que les détails de costume et de coissure dont nous avons déjà tué parti (II, p. 75-79); mais sur son épagle gauche subsiste le vestige d'une main enfantine, et il n'en faut pas plus pour l'identifier. La Hariti que nous avons choisie à Ajanta présente au contraire de son identité trois preuves pour une : son dernier né sur son genou gauche, ses autres fils batifolant ou étudiant-à ses pieds, et à ses côtés son époux, dont elle a même emprunté la bourse (fig. 505). Comme si ce n'était pas assez de tant de précisions, l'artiste a encore représenté dans les angles supérieurs du panneau les deux phases-principales de sa conversion : à droite, elle apparaît devant le Buddha sous la forme terrible d'une réhsasi à quatre bras, brandissant des armes et enguirlandée de crânes, sans doute dans le dessein de lui réclamer son cher Pingala; à gauche, respectueusement agenouillée aux pieds du Maître en compagnie de l'enfant qui vient de lui être rendu,

elle a déjà déponillé son aspect monstrueux en même temps que ses appétits sanguinaires. D'une beauté presque aussi plantureuse ces sa réplique de Java (fig. 515). De préférence aux petits bronzes du musée de Batavia — témoins trop portatifs pour être irrécusables — nous reproduisons la paroi gauche du coulour d'entrée du Candi Mendut; ce haut-relief, avec celui qui lui fait face (fig. 514),



Fig. 379 -- Le couple titelist Unive de Calcutta (non catal gue, of n° G. 8) Hauteur : 0 m 25

achève de nous garantir la naturalisation du couple tutélaire dans l'Insulinde. Accroupie sur un coussin, les jambes convertes du sarong et le torse seulement vêtu de bijoux, la déesse, somptuensement coiffée, est entourée de, non moins de treize lutins. L'un lui est présenté à droite par une suivante; les autres font des cabrioles, comme sur les figures 385 et 505, ou grumpent aux arbires pour en piller les fruits; et pendant ce temps, Pingala, assis entre ses bras,

138

s'apprête à téter avec toute la conviction d'un nourrisson chargé par le sculpteur de préciser l'identification de sa mère.

Les récentes fouilles du Turkestan ne pouvaient manquer de nous fournir également des spécimens certains d'une déité aussi utile à propitier que cette ogresse repentie. Sir Aurel Stein a mis au jour, en mars 1908, dans l'oasis de Domoko, à l'est de Khotan, une grande figure de femme, peinte a tempera sur un enduit de mortier, dans l'embrasure de la porte d'un temple bouddhique (fig. 529). On lira clairement sur la reproduction les grands traits de sa physionomie : le strabisme réveur des yeux, la symétrie des deux accroche-cœurs. le lobe vide et affreusement distendu des orcilles, l'ovale (à notre goût trop épais) de son « visage de lune », les plis (classiques dans l'Inde) du cou, le triple orbe circulaire du nimbe. Du costume nous ne retiendrons ici que l'écharpe couleur turquoise qui descend, tout comme sur les images gandhâriennes (cl. fig. 374), se replier au creux de ses bras. Apparemment elle était assist, la jambe gauche repliée, le pied droit pendant. Sa main gauche, l'index allongé, repose sur le devant du genou. Cependant un enfant nu se suspend à son sein gauche, comme pour demander à téter, tandis qu'un antre garçonnet se tient à califourchon sur son avant-bras droit replié et que deux autres chevauchent familierement ses épaules. Il n'en faut point tant pour déterminer, d'aprèl'analogie des figures 374-377, l'identification du groupe avec Hariti et sa mutine progéniture. La peinture sur toile trouvée au Toutfan, par M. von Le Coq, en juillet 1905, a été également exhumée des ruines d'un sanctuaire bouddhique. Elle représente aussi une femme assise et nimbée, mais ne portant plus qu'au creux de son bras droit un enfant au maillot, auquel elle présente le sem de la main gauche (fig. 530). Un unique petit lutin a escaladé l'escabeau qui lui sert de siège; cependant sept autres l'entourent, jouant à la balle avec des crosses, pinçant du luth, portant des rases ou des corbeilles de fruits; et leur seule présence suffit encore pour préciser le thème iconographique. Il ne s'agit nullement

d une Γαλαπτοτροφούσα byzantine, ainsi que nous n'aurions que trop de tendance a le croue. Si nous la regardons, non plus avec des yeux hétéditairement chrétiens, mais à travers des lunettes bouddhiques, nous reconnaîtrons aussitôt, comme le lieu de la trouvaille nous y invite, non point la vieige Marie allaitant l'enfant Jesus, mais la fée Hâritî donnant a téter à son deinier né Pingala, tandis que quelques-uns de ses nombreux fils sébatient autour delle (1).

En Clune même nous sommes d'autant plus certains de la retrouver que nous savons par la tsing que «le portrait de la déesse Mère des fils démons a s'y rencontrait déja de son temps En fait elle a poussé bien plus loin encore, sous ce même surnom de Koueitseu-mon-chen, jusqu'au Japon, qui le prononce ki si-mo djin Nous profitons de la permission qui nous a été donnée de reproduire deux images typiques, toutes deux sculptees sur bois, et appartenant à une collection prive de Paris Lune, qui represente Hàritì debout et marchant en compagnie de son inséparable Pingala, nous apporte la preuve curieuse que, même à l'autre extremité du monde bouddhique, le caractère primitif de l'ogresse n'avait pas été oublié et était toujours prêt à reparaître a l'occasion sous le misque habituel de la sérénité bouddhique (fig 545) L'autre, assise et plicide, tient son enfant favori sur son genou gauche replié, exactement dans la même pose que la Hariti d'Ajant's (fig 546) Telle autre réplique toute moderne du Musée Guimet porte d'un air jovial un bébé joueur niché dans la ceinture maternelle Mais, en dépit de ces diversites d'expression, le type traditionnel na pas été, non plus que le vocable, tellement travesti par l'interprétation locale qu'on puisse liésiter sur l'identification Ln Chine les choses ne vont pas russi simplement et il semble que, comme tout à l'heure dans le cas du génie des richesses, un clément nouveru soit venu compliquer le problème Tandis que

<sup>()</sup> Cl. La Madone do addhique, dans Monuments et Memoires, pul·liés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Leitres, t. XVII p. 255 et suiv

son époux indien, sons la forme la plus réjoure, a (té tant bien que mal assimilé à une réincarnation de Maitrêva le Compatissant, Hàritl a été englobée, en dépit de son seve, dans une des innombrables manifestations miséricordieuses d'Avalokitégyara, Pour quelles raisons les Chinois ont-ils ainsi promu de simples génies au rang d'avatars de Bodhisattyas, c'est un problème qu'il ne nous appartient pas d'élucider, non plus que de démêler les origines de la curieuse légende tendant à faire de la «Kouau-vin à l'enfant» une vierge qui n'est mère que par adoption. Mais ce que nous croyons pouvoir affirmer sans ambages, c'est la continuité du type iconographique. Le modèle le plus courant figure Konan-yin assise et tenant le petit garçon dans son giron (fig. 538). Aous sommes encore autorisés à reproduire une statuette infiniment plus rare et opportenant également à la collection H. Getty (fig. 539): Konan-yin, foulant aux pieds une tête de démon porte l'enfant debout dans ses mains avec l'adorable gaucherie d'une madone romane. Si l'on h'(sitait à se rendre à l'évidente analogie des formes extérieures, l'identité foncière du culte rendu à toutes ces idoles achèverait la conviction. Les innombrables statuettes de porcelaine où ela Grande maîtresse à la robe blanche..., justement parce qu'elle est la patronne des gens sans enfants, est représentée avec un enfant sur les bras, ce qui la fait ressembler à la Vierge Marie (1) z, ne sont que des succédanés des images indiennes et sérindiennes de Hâriti. Enfin, et parvoie de conséquence, nous devons également reconnaître cette dernière sous les traits exactement pareils de la Quan-Am annamite, qui rassise sur un tocher et drapée dans une tobe à larges plis, porte un enfant dans ses bras, ce qui l'a fait surnommer par nos troupiers la Sainte Vierge (1) n.

<sup>(4)</sup> De Groot, I es fetes annuellement celebrese à Emous (Ann du Vusée Gurmet, 1 <sup>(4)</sup>), p 183 on peut notes en passant que dejà le Lotus de la Bonne I or (ch xxv. éd. p 45 162) altribue à Avalòkitéyara, entre autres vertus miraculeuses, le pouvoir de donner des enfants — Voir aussi dans (HAVANES, Le Tai-chan (Anu du Musée Guimet, Ribli d'etudes, t. XM, 1910), p 32 et suiv, la suite de la deesse de l'Aurore, etc

(9) G DEMOUTIER, Les Cultes annamites

On voit que la constatation des ressemblances chrétiennes de ces images revient comme un refrain dans la bouche des Européens dont elles ont une fois frappé les yeux et il faut avouer que plus d'une de ces images de prété rappelle quelque tableau familier de la Vierge a l'enfant, avec ou saus la achaise à A ce rapprochement qui s'impose, nous voyons au moins deux raisons. La première est qu'il n'y a pas tant de manières pour une femme de tenir ou d'alluter un nourrisson. La seconde, plus topique, risquetait, par suite d'une longue accoutumance, de ne pas nous veni spontané-





Fig. 380-381 — Même Grotte Musee de Calertia n° G. 4 et 3. Pro enn t de K. Ta. a. Ha teur om 18 CCAMI pl. 45

ment à l'esprit Nous en avons recueilli l'espression ingénue au Gandh'ra même 0, dans la bouche d'un jeune brahmanc pendjahi, qui, devant une chromolithogiaphie de la Sainte l'amille, ne put nous cacher son étonnement de ce que ela mère du Dieu des Européens ne fât pas vêtue à l'européenne Il s'attendait, nous expliqui-t il, à von sui la tête de Myriam un chapeau pareil à celui que portent les dames anglaises or son voile lui donnait plutôt lan d'une lindieune cest ce dont il ne revenut pas très avoir souri de sa stupéfaction, nous ferons bien de ne pas oubliei

(extrail il 11 Rerue indo-chinoise, 1906 Cf Sur la frontiere indo-afghane p 30 du tirage à part) p 79 la juste portée de sa remarque. Il n'est pas contestable que la tradition artistique du voile ne suffise d'avance à donner à nos Vierges européennes un cachet asiatique. Par ailleurs nous ne pensons pas qu'il y ait aucun rapport précis à déduire des similitudes inévitables entre nos figures 374-376, 530, 538, etc. et telle vierge copte (fig. 599) ou romane (fig. 600). Le type de la femme à l'enfant, incornation bienheureuse des vœux et objet naturel du culte des mères, est de tous les temps, sinon de tous les pays. Si l'on tirait quelque momie d'Égypte de son sommeil séculaire, elle n'hésiterait pas davantage à reconnaître dans telle de nos Hâritî une réplique d'Isis allaitant Horus, tandis qu'un Hindou moderne y verrait avec la même assurance Krişna dans les bras de sa mère Dêvakî ou plutôt de sa nourrice Yaçodâ. Mais il n'y a pas que les noms qui changent. Les mêmes images ne représentent pas toujours les mêmes personnages : elles sont encore plus loin de revêtir le même idéal. Il faut avouer à ce point de vue qu'il ne se peut rien de plus terre à terre ni de plus mêlé que les conceptions incarnées dans la «madone bouddhiquen, cette ancienne goule anthropophage qui fut l'estroi des mères sécondes avant de devenir l'espoir des semmes stériles et l'épouse du démon de l'or.

## S IV. LE COUPLE TUTÉLAIRE.

Ce n'est pas en effet par pur hasard que Yi-tsing déciit dans le même chapitre les deux images de la fée aux enfants et du génie à la bouise : l'imagination et le culte populaires avaient eu tôt fait de marier au dieu de la richesse la décesse de la fécondité. Lors même que les textes ne nous le duaient pas explicitement (cf. plus haut, II, p. 115), la seule inspection des figures 379-389 prouverait que les artistes, stylés par les donateurs, n'entendaient pas autrement les choses : ils les associent trop étroitement au sein de leur petite famille pour que nous puissions douter du caractère conjugal de leur intimité. L'analogie des figures 150, 160 et 161,

qui nous montrent le couple royal des Câkyas, confirme encore cette impression Si les sculpteurs ont également adapté à la repré sentation de ce couple divin le modèle du «mariage antique»(), c'est qu'ils n'ont plus voulu séparer, ne fût ce que par la largeur d'une porte, ce que la dévotion des fidèles avait uni Dans ces conditions il était inévitable qu'il s'établit entre les deux conjoints un "echange d'attributions et même d'attributs. Presque toujours Hiriti piête à Pâncika quelques-uns de ses nombreux enfants, et peutêtre, du même coup, le pouvoir den donner (cf plus haut, II, p 103 et fig 501), en revanche elle lut emprunte parsois, avec sa bourse (fig 377, 383, 505), sa vertu enrichissante (2) Aussi bien, que tons deux soient debout comme sur les figures 379 381 9, ou assis comme sur les figures 382-385, il n'est presque aucun détail importuit de ces sculptures que nous n'ayons déjà eu l'occasion de relever 's propos de l'un ou de l'autre. Nous nous dispenserons donc de les décrire par le menu

LA FEE A LA CONNE D'ABOADANCE — Il convient, en reamble, de nous arrêtei un instaut devant certains groupes qui présentent cette praticularité d'accentuer exceptionnellement le caractère classique d'un au moins des deux époux C'est ce qui est notamment arrivé pour la femine sur les figures 386 à 389. I e main, en dépit de son costume étranger à Hinde, y hent foujours sa bourse et, d'ordinaire sa pique, une fois interprétée comme un long sceptre au bout arrondi en forme de masse d'armes (cf. plus haut, II, p. 120) mais sa compagne, non contente de calesser en publie le genou gruche de son main, dresse de l'autre main un attribut tout nouveau. Les artistes hellénisants à qui incomba la têche de créer les premières images de cette dispensatrice de la

<sup>(1)</sup> Cf S Reisson, Repertoire, I 91 In sujet de la place respective des deux éponx (so it toutelois sur fig. 379 380) of plus bas p. 174

<sup>©</sup> Gest même la première vertu que la attribue la reste (Rec. p. 37) © Cf. J. and Proceed. 1. S. Ben.« vol. lill. n. 7-8. 1912 (avec planches)

sécondité, épouse du génie des richesses, revirent tout naturellement passer dans leur imagination les figures familières de la Fortune et de la Bonne Déesse. Aussi M. Senart a-t-il tout de suite. dégagé, dans son analyse de la figure 375, malgré les impersections de sa facture, le souvenir de «Cybéle ou quelque divinité analogue (1) n. De même il ne se peut pas que la sigure 37 h ne nous rappelle aussitôt une Dèmèter. Quelques sculpteurs n'allèrent pas par quatre chemins, et, suivant jusqu'au bout leur idée, placèrent carrément une corne d'abondance dans la main gauche de Hariti (2). Ils n'oubliaient qu'un point c'est que, dans les idées indiennes, une corne - comme toute dépouille de bête morte, l'antilope noire exceptée - est chose éminemment impure. Aussi le laksana de la déesse de la figure 488 est-il actuellement incompréhensible pour les pandits kaçmiris que nous nous sommes fait un malin plaisir d'interroger à son sujet. En dépit de toutes les fioritures, et bien que son extrémité inférieure soit sculptée (comme d'ailleurs sur la figure 386) en forme de tête d'animal, il leur fallait, bon gré mal gré, y reconnaître une corne; et ils ne conceviient pas que personne d'autre qu'un corroyeur --le moins dégoûté et le plus méprisé des hommes - pût toucher un pareil objet. Pour nous, Européens, que ne gênent point de tels rassinements de délicatesse, cet attribut, loin de nous choquei, n'évoque à nos esprits charmés que des idées de maturité plantureuse et de maternelle prospérité. Aucun ne pouvait mieux répondie, dans l'esprit des sculpteurs, pourvu seulement qu'ils sussent plus grecs qu'indiens, au concept qu'on leur avait donné de la féconde et fécondante Hariti.

De ces images gandhariennes nous devons rapprocher la curieuse idole que nous avons pu photographier au Kaçmir, pendant l'été de 1896. Elle bagnait alors dans une des innombrables fontaines

<sup>(1)</sup> J 1, fév -mars 1890, p 155 (2) Outre les figures 386-389 et 488, voir encore A S I, Ann Rep 1903 4,

pl. LAHI., d (Musée de Lahore, n° 353)
— (f les figures 597 et 598 sur les quelles
nous aurons à retenir.

sacrées du pays, le Papaharana-Naga, près du village de Brar, dans d'ombreuse et pittoresque vallée du Liddar; et il faudrait peut-être lui souhaiter, en raison de son grand intérêt iconographique, un asile plus banal, mais plus sûr, dans le nouveau musée de Crinagar. Ses rapports avec nos statues gréco-bouddhiques sont indéniables (fig. 488). La coissure notamment, en dépit de



Fig. 382. -- Mixt Goutre. Museum für Folkerkunde, Berbin Hauteur. om. 26 Photogr. communique par Prof. 1 Guivenen.

la stylisation des papillotes, est restée très analogue à relle des figures 374-377, de même que la facture des bijoux. Le traitement du costume est nettement supérieur, et rappelle, avec plus de souplesse, la draperie de la pseudo-thiène de Lahore (fig. 342). La façon dont le chiton va s'agrafer sur l'épaule gauche en laissant le sein droit découvert, tout comme chez les statues d'Amazones, souligne le caractère occidental de l'attribut. Enfin cette corne d'abondance débordant de fleurs et de fruits nous contraint à voir, dans ce morceau d'allure si classique en dépit de l'indianisation de la physionomie, une réplique kaçmîrie de la Hâritî gréco-bouddhique. C'est d'ailleurs la scule statue de style nettement gandhârien que nous ayons rencontrée au cours de notre tournée archéologique au Kaçmîr: et ce simple aveu nous paraît un argument de plus en faveur de l'assimilation proposée. Il ne faudrait rien moins que l'extrême diffusion dont Hâritî nous a déjà donné tant de marques pour expliquer que cet unique spécimen ait échappé jusqu'à nos jours au fanatisme musulman et même à l'orthodoxie hindoue.

Si prêts d'ailleurs que les brahmanes locaux sussent à reconnaître que cette étrange image devait être une «mūrti des Yavanas», ils ne l'en désignaient pas moins par le nom de Laksmi, l'épouse de Visnu et la décsse indienne de la Fortune; et il est bien clair que notic première pensée cût été d'appliquer le même vocable aux décsses des figures 386-389, si la maritale présence de Pancika ne leur en imposait aussitôt un autre. L'occasion ne saurait être meilleure pour constater, après MM. Burgess et Grunwedel, que le type de Cri ou Laksmi semble totalement ignoré de l'école du Gandhâra(1). Ne serait-ce pas que, dans la région du Nord-Onest, le rôle de la déesse de la Fortune a été accaparé, à la faveur du voisinage du génie des richesses, par la fée de la Fécondité? Sa popularité nous expliquerait à son tour comment, en dépit du caractère répugnant pour un Indien de son attribut, le type de la déesse - à la corne d'abondance » a pu persister jusque sur les monnaies des Guptas (pl. V, 22-24). Il n'est pas jusqu'au « lion couchant » sur lequel cette déesse est parsois assise, qui ne serve aussi, à l'occa-

<sup>(1)</sup> Buddhest Art in India, p. 105. Il ne l'est pas moins, à notre avis, de l'ancienne école indienne; mais nous ne pouvans et que renvoyer à l'étude sur Les Figures indiennes de la Fortune, publicé dans les Ménoires concernaul L'aise Orientale, es Ménoires concernaul L'aise Orientale.

t. I (Paris, 1913), à propos d'une statue de l'Indian Museum de Londre (tod.), pl. 111), l'aquelle paralit également originaire du Karmir et nous fournirait la transition entre la Hartl indo-grecque et la Lakşmi Indiane mosterne.

sion, de siège à H'iriti, au moins sur une image malheureusement mutilée de Mathura (1). Mais qu'est-ce à son tour que ce modèle de statue féminine ayant pour monture un hon et tenant un enfant sur son genou gauche, sinon celui qui sert le plus fréquemment pour les images de Dêvi<sup>(2)</sup>, l'épouse de Çiva, sans parler des autres Déesses Mères? Amsi, de quelque côté que nous nous tournions, nous trouvons des traces dans les sectes hindoues, tant vislinouites que civailes, de l'importance considérable que Hariti avait prise dans l'iconographie de l'Inde du Nord Elle toujours et partout si l'on nous accusait de subir sa hantise, nous n'aurions pas été le seul ensorcelé par ses sortilèges. A en croire les monuments figurés. elle aurut camuk à elle seule, outre son propre emploi de matione donneuse d'enfants, celui de Laksmi la propice et de la redoutable Dêvî Aussi bien les témoignages tibétains donnent-ils indifferemment les noms de Laksmi ou de Mahadêvi a l'énouse de Vaicra vana (s) et nous savons de reste que leur Vaicravana n'est autre que le démon Pâñcika exalté au rang de dien

Le géne à la coure — D'ailfeurs celui et est encore plus vaite d ins ses aspects que sa compagne, et dans i lode même, sans parlei de l'Asic centrule, il ne paraît pas avoir engendré une mondre diversité dimages de dévotion. Il est d'autant plus à propos de revenir ici sur sa forme proprement indienne que la figure hos représente à vrai dire un groupe, et apporte, elle aussi, une note assez nouvelle, quoique toujours de itsonance classique. En fait lépouse du génie des richesses est muntenant debout à ses côtés, l'amphore en mains, fort occupée à tenir plene la coupe qu'il porte dans si main droite. Le décent tête à-tête familial des figures 382-385,

<sup>(</sup>i) Musée de Calcutta, M 10 voir a description détailée dans Andreson Lat, I p 184 185 la nature de la pierre uffit à prouver la provenance

<sup>(</sup>a) You bar exemble 1 Burgress

A M I t II pl 225 J Ph Vocst.

Cat Mathura, D 7 p 95 et pl VVII
et cf D 25 p 99

(5) Tlasatha p 50 Rockhit Life,

p 236 et 244

déjà plus tendre sur les figures 386-389, tourne décidément à la bacchanale ; et, si Hâritî évoquait tout à l'heure une Dèmèter ou une Tychè, son conjoint fait à présent penser au gros Silène. La scène n'est en esset que trop familière à nos yeux occidentaux, et il faut bien avouer que l'ivrognerie est un vice plus européen qu'asiatique; mais il serait excessif de prétendre qu'elle allat directement à l'encontre des mœurs et des idées indiennes. Les propensions alcooliques des Yakşas ne sont un mystère pour personne (cf. plus haut, II, p. 24 et 42); et chacun sait que ce n'est pas dans un esprit de mortification que l'on s'adresse à eux. Il n'y a donc rien de choquant pour un bouddhiste à ce qu'un de ces génies passe son temps, selon la vieille formule homérique, «à boire comme un immortel» : la rondeur de sa panse n'en devient même que plus compréhensible. Aussi bien au Gandhâra nous avons déjà rencontré plus d'une scène bachique (cf. fig. 127-133). Nous retiendrons notamment l'analogie des Yaksas ou des Nagas qui, sur les frises des figures 131 et 133 a, dégustent, le gobelet en main (cf. fig. 467 et 487), le contenu d'une outre de vin. Toutefois, pour trouver dans le domaine propie de l'école une réplique exacte du motif si fréquent à Mathura, il nous faut avoir recours à un plat en argent repoussé (1), aujourd'hui conservé au British Museum (fig. 390). Le fond nous présente en effet, au milieu d'un encadrement de vignes, le même personnage obèse et plus qu'à demi nu, buvant en compagnie d'une femme. La composition comporte le mélange accoutumé de traits classiques et indiens, d'une part le rhyton et les brodequins à bouts recourbés du buveur ou le manteau à agrafe et la coupe de sa compagne, de l'autre la tresse de celle-ci ou les boucles d'oreilles le celui-là. Mais le point qui nous intéresse le plus en ce moment est la façon dont l'homme étrangle de la main gauche l'ouverture du récipient en peau de chèvre qui repose en travers sur sa cuisse. Ce détail réaliste permet de se demander si la création du type

<sup>4</sup> Of technologie, t. 55 Louders (897, p. 531.)

bachique de Paŭcika ne se ramènerait pas originairement à une fausse interpretation de son sac, conçu et traité non plus comme une bourse, mais comme une outre (cf. fig. 364)

Voici surtout où nous en voulions venir. Il nous apparaît désormais que nous devois assigner une place dans cette même serie



F1a 383 — Méric anorpe M see le Peshanac Procenant de Slah-pi-lí Dhéri Hauteur a m Ga Cl ASI (son Rep 1902 909 pl UN)

à deux groupes depuis longtemps découverts à Vathurâ et qui n'ont déj l'ait coult. que trop d'encre L'un, celiu du colonel Stacy, a cimgré à Calcutta dès :8360, le second, exhumé pendant l'inser 1873-1874 par M Growse, est resté dans le musée local e, et nous

<sup>(1)</sup> C'est le n° 11 1 ef Avorrsov, Cat, l, p 169 et 4 11, pl 60 2 et 61 pour les description et reproduction d 1 «Silène du Col Stacy»

o) J Ph Vocat, Cat Mathera, p. 83 et pl XIII Notre photograp les a été prise en 1896 U Vocat remirque que sur celle de U Gaousa (Mathera, p. 168),

en reproduisons la face la mieux conservée (fig. 492). On en perçoit tout de suite le rapport avec les images voisines du Păñcika ivrogne, quelle que soit d'ailleurs la forme du gobelet. A la vérité, la maîtrise de l'artiste est plus grande et le caractère hellénisant de l'œuvre plus marqué; mais l'obésité et la nudité du personnage principal, comme le petit lutin qui s'appuyait sur son genou, sont des indices trop clairs pour pouvoir être méconnus. Et ce ne sont pas les assistants adultes, Yakşas et Yakşinis de son entourage, qui contredisent cette attribution. Un dernier maillon vient, croyonsnous, assurer la continuité de la chaîne. On interprète généralement comme un 10c le monceau arrondi et bizarrement découpé en damier sur lequel le corpulent génie est assis à l'aise, selon sa mode (1). Le socle des figures 386 et 387 nous suggère une explication beaucoup plus topique. Là il est bien évident que ces sortes d'écailles représentent un amoncellement de pièces d'or se recouvrant en partie les unes les autres; et, comme nous sommes en pays hellénisé, ces monnaies sont rondes, et rondes aussi celles que déverse; sur la figure 364, le serviteur de Pâncika. Nous inclinerions à penser que c'est sur un tas semblable qu'est accroupi le prétendu Silène de Mathura : mais ici, conformément à la vieille coutume indigène, les monnaies ont gardé, tout comme sur la figure 240, leur forme rectangulaire.

Est-ce à dire que nous prétendons avoir résolu, par l'identification de ces images bachiques, la question depuis si longtemps posée, de la véritable identité du Dionysos indien? C'est là un problème de mythologie comparée que nous n'avons même pas à aborder ici, non plus que celui de l'Héraklès, mentionné en même temps par Mégasthène. Notre rôle est simplement de replacer,

le latin debout près du genou droit du principal personnage est encore au complet et qu'il a été depuis en partie retauré à l'aule de ses propres débris. Ajoutons que le véritable sens du groupe

n's pas échappé à M. Vocet et qu'à lui revient l'honneur d'avoir la première fois publié cette identification nouvelle dans le B. E. F. E.-O., VIII, 1908, p. 492.

<sup>(1)</sup> Cf. plus haut, II, p. 196.

autant que faire se peut, dans leur cadre naturel, ces curieux morceaux dont la saveur exotique a donné pretexte à tant de vaines théories tant pis si du même coup nous les dépouillons du plus clair de leur prestige aux yeux des Européens II est, selon les caractères, triste ou plaisant de constater que leurs repliques posté rieures ont eu egalement le don de provoquer de non moins oiseuses spéculations car s'ils ne sont pas sans prototypes au Gandhâra ils ne sont pas divintige sans copies dans le reste de I Inde Quatre fois nous retrouvons la même bacchanale avec les nitmes personnages en costume étranger sur quatre caissons symetriques du plasond peint de la grotte I à Apanti (1), et cette quadruple répétition sursit dû être un suffisant avertissement de ne pas s'attarder à y churcher des portraits historiques de rois et même de reines sassanides Sil vaut la peine de reproduire ici une de ces quatre scènes de beuverie (fig. 504), c'est dans l'espoir que sa simple vue édifiera le lecteur, et le déterminera à enterrer, une fois pour toutes, par dessus le faux Silène, le non moins imaginaire Chosroès, sous le linceul de vieux papier ou gisent les lippothèses discréditees Peut-etre est ce trop nous flatter, car ce sont souvent les suppositions les plus gratuites qui ont la vie la plus dure du moins ne pouvions-nous négliger cette occasion de contribuei à alleger l'archeologie indienne de l'arrière-faix de divigations qui encombrèrent fatzlement son bereeau

Fin ce qui concerne ce groupe bachique, le plus gios de notre ttelle sera teiminé qu'ind nous aurons signité qu'il «e retrouve — «ous une forme réduite et toute pareille à celle de la figure 490, de 1) «i indimitée — sur les bas-reliefs du temple médic al de S'inclii

pa stage in the Cares at Spant, IRAS 1879 t. XI p. 155 [171] article import par cell in la Riurons it. Miras. On I e presentations of foreigners in the Spant Freeces IAS Rong 1878 part I p. 62 [4 pl] cf is is even; in lans IRAS 1870 t. XII j. 126)

t Tro a des panneaux sont conservés (voir Cairrins 11 95 95) et on en rapprod e une 1 s pe ni tres murales de la crist 1 (th d 11 5) et Bisacas hoten, 11 IV a et 1 90 (reprodiction de lartele le Francissor On the ubrafication of the portrait of Choroce II among its

(fig. 499): car nous tenons dès lors l'explication de la coupe que, à la différence du type ordinaire du Pâñcika gandhârien, son épigone tibétain Maliâkâla tient constamment dans sa main droite. Qu'au suiplus.Yi-tsing le range déjà, non plus parmî les Yakşas de Kuvêra, mais parmi les Ganas de Mahêçvara, le fait n'a rien qui doive nous' arrêter; il aura sans doute dû à la consonance toute çivaïte de son suinom, cette permutation dans l'innombrable armée des génies. Aussi bien n'est-ce là qu'un cas particulier de l'évolution qui entraînait alors toutes les croyances superstitieuses de l'Inde vers le synciétisme tantrique. Remarquons seulement que Mahakala rencontrait, comme chef du cortège de son nouveau maître, un dieu non moins courtaud et grassouillet que lui et qui, à la tête d'éléphant près, lui ressemblait comme un frère. Même il est à soupçonner que le rat de l'un, qui parfois vomit aussi des joyaux, n'est qu'une contrefaçon de la mangouste de l'autre. On a déjà deviné que nous entendions parler de Ganapati ou Ganêça. Les rapports entre eux sont indéniables, soit qu'au Tibet Mahâkâla foule frénétiquement aux pieds son soi-disant chef hiérarchique, soit qu'au Népal tous deux se sassent pendant de bonne amitié à l'entrée des sanctuaires bouddhiques, soit enfin que dans l'Inde Ganêça ait supplanté son - rival. Cette substitution s'est-elle opérée sous l'influence des brahmanes et Mahâkâla s'était-il irrémédiablement compromis aux yeux de ces derniers par ce que Yi-tsing appelle «sa partialité naturelle pour les trois joyaux >? Ou le fils de Çıva ne doit-il qu'à lui-même la conquête des derniers bouddhistes, qui lui ont en effet ouvert leur panthéon? Toujours est-il qu'en sa qualité de «dieu du succès », il tient aujourd'hui dans les bazars de l'Inde la place que le « génie des richesses » a dà jadis y occuper et qu'il n'a plus conservée qu'au Népal (1).

(i) Cf Greenber, Vjihol du Buddh, fig 43 et 56, Hererario Cistrel, loc land, p 22, S. Léve, Aepal, I, p 383-385 Crorreto, Sletches from Aepal, II

P 1965 Iconogr bouddhique, II. p 51. etc — II est assurément digne de remarque que les tégendes bouddhiques compilers par Tixadana nomment successiLE CULTE FORULAIRE — Ainsi donc, que nous nous occupions de Plántila ou de Hariti, le nombre de leurs images avérées, joint à la multiplicité des types qui en sont dérivés, nous donne l'impression qu'ils ont fait l'objet d'un culte extrèmement vivant et actif, voire même plus répandu que celui des divinités supérieures Éxidemment, nous n'entrevoyons ce fait historique que dans une assez vague pénombre. Ia faute en est aux textes qui gardent à ce sujet



Fu 384 — Mêxe 620 pr \*\* Prote a t le ho Tanga Hatter om 95 I apre une plage a 48 de linda Muesa Lol. CI AMI pl. 148

un sience boudeur ou ne l'assent échapper que des dem aveux, et, même en matière d'iconogrephie, nous ne pouvons encore que tâtonner au milieu du nt le brouillamin de formes, d'attributs et de noms. Mus si le témoignage des pierres est l'iconique, il reste mattiquable, il nous autorise à affirmer le rôle ancien et considérable de ce que nous avons appelé le rouple tuisfiaire dans la vie religieuse des castes movennes de l'Inde Qu'on veuille bien seulement ne pas se méprendre sur la portée de cette assertion.

vement et selon les epoques comme quotidiens bienfaiteurs des docteurs bouddinques d'abord Vlabâlâla (p. 70 et 75) pais Jambhala (p. 220) et entin Gaqa pati (p. 236) Les noms et les formes changent, le fon I humain demeure

## LES CASTES MOYENNES

154

Nous ne prétendons nullement que Păñcika et Hăriti, ou leurs succédanés, aient été le grand dieu et la grande déesse du Bouddhisme. Il est au contraire bien entendu que le génie des richesses et la fée aux enfants, de quelque nom qu'il ait plu aux Indiens de les appeler, n'ont jamais tenu dans le panthéon qu'une place subalterne. On peut même dire, en un sens, qu'il en était de même dans l'art. Leur qualité de Yaksa les prédisposait, dès l'origine, à garder décorativement les portes des couvents, tout comme ils faisaient déjà devant les vieux stupa de l'Inde centrale, tout comme ils sont encore dans les lamaseries du Tibet. Si, sous la poussée de la dévotion populaire - et sans doute avec la complicité des moines bouddhiques, peu ennemis, comme on sait, de l'abondance - ils ont fini, nous dit Yi-tsing, par forcer l'entiée de la cuisine et même du réfectoire, il y a encore loin de là aux honneurs d'un trône sur l'autel principal d'un temple. Ils n'ont jamais été que des demi-dieux. Mais justement ils n'en sont que plus aisément devenus les ista-devatà, les divinités patronnes de la moyenne des fidèles; et par suite ils auront vu leur image commandée par la majorité des donateurs. Nous n'avons pas voulu dire autre chose. C'est une question, non de dignité, mais de popularité, non de préséance, mais de nombre. Là git leur incontestable supériorité. Leurs images décoraient à foison, et sans distinction de sectes, les sanctuaires jainas (cf. fig. 595) aussi bien que bouddhiques. Elles pullulent dans les vérandas ou sur la façade des « temples-caves »(1); elles sont légion dans les galeries de Mathura (2) et de Lakhnan, de

dienne, qui repiésentent Çiva en com pragnie de sa femme Uma et de son fils Skanda (cf A Res. Pallatu Architecture, pl 'XLV', 1), nous paraissent directement inspirés des mêmes table-uix de famille, etc.

(\*) Cf lexcellent catalogue de M J Ph Voczi, sons les rubriques C, D, E, F, et cf A S I, Ann Rep 1909 10, p 76 77, voir encore A S, XX, p 35, pl IV, etc.,

On les designe aujourd hui sous le nom d'Indra et d'Indral à cause de l'éléphant que le gêne s'est u assigner comme monture, pour faire pendant au hon de la fée Toutes ces identifications (on Fan ossor et Benezes, Caus-temptes of Indra, à l'index sous ces noms, et aussi celui d'Ambik4) nous praissent deson être revisées il autre part, les groupes, si nombreux dans ileonographie d'avisi nombreux dans ileonographie d'avi-

Calcutta et de Lahore; c'est par dizaines qu'elles sortent des fouilles du Gandhara. Tel est le fait sur lequel on ne saurait trop insister et que tout étudiant de l'iconographie ancienne de l'Inde, qu'il explore les sculptures des monuments on catalogue les collections des musées, fera bien d'avoir présent à l'esprit<sup>(1)</sup>.

## S V. LES DII MINORES.

Il importait ainsi à notre dessein archéologique de mettre dans tout son jour la popularité du couple tutélaire. À la preuve directe que nous en apporte, au Gandhara même, son omniprésence, nous pouvons tout de suite ajouter le supplément inattendu d'une démonstration indirecte, tirée de l'absence complète de toute autre dévotion du même ordre et adaptée au même milieu. Du moins aucune ne nous est-elle attestée par des idoles qui, pour la fréquence, puissent le disputer de si loin que l'on voudra avec celles de Pancika et de Hariti. Ce n'est assurément pas que l'Inde manque de déités de la même catégorie : les textes nous citent par leurs noms quantité de Yakşas, de Nâgas et de Gandharvas des deux sexes(2). Mais il est à croire que nul d'entre eux n'a su se créer une clientèle comparable à celle des détenteurs et distributeurs de l'or et de la postérité. Nous avons beau chercher parmi les débris de l'art gréco-bouddhique, nous n'y voyons pas d'autre génie ou d'autre sée revêtir à son tour une sorme caractéristique et revendiquer pour ses images particulières une place au soleil. On conçoit que le prestige de nos deux héros ne fasse que s'ac-

pour des images jainas, en attendant la publication du musée de Lakhnau.

représenter (cf. plus loin, p. 187), etc.

(a) Cf. par exemple le Mahasamaya-

sutta phli (trad. Rurs Davins, Diologues, part II. p. 283-289), ou la fiste du Candragarbha-sitra chinoir publica par M. Sylvain Lett (B. E. F. E. O. V. 1905), p. 265 et suiv.), ou encore celle de la Maha-màghir sankrite, chitle por M. S. "Oldersmooden dans les Min. de la Sect. not de la Soc. ruse d'Arch., X. M. p. 331-334.

<sup>(1)</sup> Veut on un exemple entre vingt?
Une agrafe de turban nous a été, par un hasard exceptionnel, conservée : c'est encore le couple tutélaire qu'elle semble représenter (cf. plus loin p. 187), etc.

croître quand nous sommes ainsi réduits à constater qu'ils furent sans rivaux en leur genre.

Dans le cas de Hâriti nous pouvons même aller jusqu'à dire que nous ne connaissons présentement au Gandhâra aucune déesse qui l'emporte sur cette simple fée. C'est qu'en effet le panthéon de l'école est des plus pauvres en figures féminines. Nous avons déjà constaté quel rôle effacé elles jouent dans les scènes légendaires comme dans la décoration. Quelques fantaisies bachiques mises à part, l'art resiète sur ce point l'aversion toute monastique que les livres sacrés décèlent pour la femme. Nous avons eu tôt fait cidessus (II, p. 64-69) d'épuiser la liste des nymphes qu'il nous montre; plus longue serait l'énumération de celles qu'il se refuse systématiquement à représenter. Les bas-reliefs eux-mêmes ne nous ont pas encore fait voir les filles de Mára, du moins dans leur rôle de tentatrices (cf. toutesois sig. 400 et 401). Nous n'avons pas davantage aperçu d'Apsaras quand nous avons visité grace à eux le ciel d'Indra, où nous savons par les textes et les sculptures inscrites de Barhut qu'elles abondent. Un degré de plus, et le Mahdvastu(1) nous avertit qu'à partir du ciel des Tușitas les Bodhisattvas renoncent à l'amour : avis à ceux qui réveraient de trouver au Gandhâra les çakti que l'iconographie postérieure leur accole en des étreintes lascives. Nous avons déjà noté (II, p. 146) la totale absence du type de la déesse Laksmi. Pas davantage nous n'avons encore trouvé trace de ce culte de Târâ «la Sauveuse», dont la vogue sut si grande dans l'Inde médiévale qu'on l'a pu comparer à celui que reçoit de nos jours la Vierge Marie en Occident ou la déesse Durga au Bengale. Apparemment, à l'époque qui nous occupe, Hariti avait concentré sur soi et suffisait à contenter chez les sidèles de l'Inde du Nord cette part du sentiment religieux qui, de tout temps et partout, est d'avance vouée aux personnifications surnaturelles de la femme et de la mère.

<sup>&</sup>quot; I, p. 153.

Passe encore pour l'étounante fortune que cette fée, censée originaire du Magadha, a faite dans l'Inde du Nord: mais que Paneika l'ait partagée sans trouver dans aucune tribu de génies un compétiteur digne de ce nom, voilà qui a de quoi nous surprendre. Admettons que parmi les Yakşas il se soit adjugé fa première place: il faut bien que quelqu'un l'occupe et, lui ou un



Fig. 385. — Mêne anouet. Musée de Peshawar, nº 241. Procenant de Sahn-Hahlot. Ct ASI, Ann Rep. 1908-1907, pl. YYYII e

autre, ce nous est tout un. Mais notre étonnement subsiste de ne pouvoir mettre en ligne à ses côtés une seule vraie idole de Nâga. Nous savons pourtant que la croyance à l'existence et au pouvoir surnaturels de ces génies des sources existait dans toute la région du Nord-Ouest, qu'elle y existe encore et que, là où l'eau est le plus grand des bienfaits, leur faveur n'est nullement imaginaire ni

le culte dont on les entoure sans objet; aussi leurs statues sontelles fréquentes dans l'école de Mathura<sup>(t)</sup> Il est d'autant plus étrange que l'art gréco-bouddhique n'ait jamais éprouvé le besoin de les figurei autrement qu'en relations plus ou moins courloises avec le Maître ou en proie à Gaiuda (cf. plus haut, chap x, \$ n) Jamais non plus, a notre connaissance, le Gandhára Páñcaçikha, pour populaire qu'il fût, ne s'est détaché de son cadre légendaire (cf. II, p. 27)

LES LOKAPALA - S'il faut nous résigner a ne trouver ni au-dessous de lui, ni sur le même pied, personne qu'on puisse opposei à notre parvenu, serons-nous plus heureux à l'étage immédiatement au dessus? Là, sur le plus bas échelon des cieux nous rencontrons les quatre déités qui règnent sur les quatre points cardinaux de notre horizon et que, pour cette raison, on appelle les « Gardiens du Monde » ou simplement les « Quatie Rois » Ce sont à l'Est, Dhutarástra, au Sud, Virûdhaka; a l'Ouest, Virûpáksa, au Nord, Kuvêra ou Vaiçravana, avec leurs cortèges respectifs de Gandharvas, de Kumbhândas, de Nâgas et de Yaksas (cf. plus haut, II, p 26) car ces chess des genies forment la transition na turelle entre leurs sujets et les habitants des cieux supérieurs, et, s'ils sont déjà des dieux, du moins vivent ils tout près de nous, dans notre atmosphère Tous les quinze jours, ils feraient même une tournée d'inspection sur la terre, pour y noter, en vue de l'autre monde, les méntes des bons et les péchés des méchants(\*) Leur zèle a contempler et à vénerer le Bodhisattva et le Buddha ne le cède d'ailleurs à celui de personne, et si la légende ne leur attribue le grand premier rôle que dans l'épisode de l'offrande du vase à aumônes (cf. I, p 415), elle les associe directement ainsi

<sup>()</sup> Cf J Ph Voctt. Naga-Worthy in ancient Wathura, dans 1 S I, Ann Rep 1908 9. p. 159 163, area de nombreuses reproductions d'images inserites

<sup>(\*)</sup> Sutralankara, trad Ed Hessa p 75 et cf S I évi. J A, justiet-août 1908 p 180, Sp Hand, Manual, p 52

à l'œuvre pie par excellence des deux premiers updsaka Que de raisons pour que leur culte fût devenu populaire! Quelles divinites meilleures à propitier et plus faciles à atteindre par nos prières que ces quatre gardiens, moins dieux qu'archanges, qui surveillent



Fig 386 -- Mèxe choupe. Museum fur Jollerlu do, Berla Hauteur om 20

notre conduite et respirent le même air que nous? Pourtant c'est en vain que nous cherchons d'eux la moindre idole. Là même où, sur les brs-reliefs, nous sommes sûrs de leur identité (fig. 210 et 208 b), nous l'avons déjà dit (II p. 114), nous apercevons seulement le type banal et neutre de deva que nous aurons bientôt à décrire (chap. vu). A la vérité, nons avons en un moment d'espoir. L'un d'eux, justement le protecteur attitré de la région du Nord, dont le Gandhára fait partie, le seul d'ailleurs sur le nom duquel brahmanes et bouddhistes soient d'accord, nous a paru vouloir, comme il était naturel, passer au premier plan dans son propre rayaume; mais justement nous avons été forcés de reconnaître que ses statues supposées, en dépit de leur royale apparence, ne figuraient originairement que son sendpati Páñcika.

Ou du moins telle est la constatation que nous avons du faire dans l'Inde; et dans la Haute-Asie même, où nous l'avons suivi, nous avons dù admettre que, si Vaiçravana y prend une physionomie caractérisée et une allure belliqueuse, c'est qu'il les a empruntées à son propre général. Mais là ne se borne pas l'influence que ce dernier a exercée sur l'iconographie du Turkestan et de l'Extrême-Orient. De même qu'au type « à la coupe » nous venons de rattacher quantité de figures du panthéon postérieur, le type «à la lance» ne devait pas engendrer une moindre lignée d'images; mais cellesci se sont multipliées sous des noms différents, et, cette fois, le rapport est purement plastique. Le tour est d'abord aux trois autres rois de revêtir le même attirail guerrier, et les voici à présent qui arborent, eux aussi, armes et armures. L'un d'eux, Virudhaka, a même adopté et gardé jusqu'en Chine le casque en forme de tête d'éléphant à la trompe relevée, dont se coiffe déjà sur ses monnaies Démètrios (3), fils d'Euthydème, « roi des Indiens » (pl. III, 5). Bientôt la contagion de cet appareil militaire gagne Vajrapani; c'est botté, cuirassé, casqué, qu'il escorte désormais le Buddha sur les fresques du Tourfan(3). Assurément il lui arrive déjà sur les bas-reliefs de ceindre parfois l'épée (11, p. 58). On peut

<sup>&</sup>quot; Cf Vanu, chap v. 96; et si le Vahabharata, III. 2138, substitue Agni à hustra, il rend sa place à ce dernier, III. 1670.

<sup>(</sup>b) La remarque est de M Grit webet. Buddh. Kunst, p. 229; éd angl., p. 138 (b) Idskutscharr, fig. 132, p. 136, etc. Cf. plus haut, II, p. 62, n. 2.

même dire que le Lahta vistara() l'équipe d'avance pour la puerre samnaddha-gán a dit-il de lui ce qui équivaut à «expeditus». Un nutre passage du même texte(s) est plus explicite encore à propos



F s 387 -- Mêux choers Mus e de Peshawar n 155 Acquis à Sahri Bahl i Hau eur om 215

des quatre gradiens du monde; auxquels il prête expressément tout un arsenal darmes et de cottes de mailles voire un plumet Leur transformation guerrière n'est donc pas si lon veut, sans

Lalta-cistara él p 219 l 16 Les Boll nitras l Sukharat i j ha sont epalement n ala ou ud rasa aha-sam

naddha (éd Max M LLER-Navio p 18 I 10 et 56 l 1) Ib d p 20g trad j 189

racines dans les textes; mais il faut avouer que sur les monuments gandhàriens elle est à peine amorcée. Dans l'Asie centrale elle fleurit au contraire et s'étend bientôt indistinctement à toute l'armée des génies. Est-ce à la faveur de l'assonance des syllabes finales qu'elle s'est ainsi propagée du simple «gardien» de trésor (dhana-pdla) à ceux du monde (loka-pdla), et de ceux-ci à ceux de la bonne loi (dharma-pdla)? Toujours est-il que ces derniers forment à eux seuls, dans le panthéon lamaque, un bataillon sacré et littéralement armé jusqu'aux dents. Ce n'est pas ici le lieu de les passer en revue : c'était celui d'indiquer comment une image gréco-bouddhique, à pu indirectement faire souche, dans un milieu plus farouche, d'une pareille bande de reîtres — pent-être aussi de rappeler à leur propos les «saints guerriers», équipés à l'antique, de l'art byzantin(1).

CANDRA ET SÜRYA. — Sommes-nous donc condamnés à ne jamais trouver, dans la catégorie où les génies supérieurs voisinent avec les dieux inférieurs, que des images ou des reflets du même envahissant personnage? Une chanée nous reste. Les textes associent communément aux quatre Lokapôlas deux divinités également subalternes(°), mais de toutes les plus visibles, à savoir (dans cet ordre) la Lune et le Soleil, Candra et Sûrya, d'ailleurs tous deux masculins en sanskrit. Le Lalita-vistara ne manque pas de les convoquer pour assister au «Grand Départ» du Bodhisattva; et justement ils paraissent sur un bas-relief bien connu du musée de Lahore (cf. fig. 391), au-dessus de l'épisode immédiatement antérieur du «Sommeil des femmes». Le nimbe pleim de l'un, échancré de l'autre, ne laisse aucun doute sur leur double identification (°). Ils encadrent entre eux une tête de taureau qui symbo-

<sup>(1)</sup> Cf. G. Miller, L'Art byzantin, dans A. Michel, Histoire de l'Art, I, fig. 109. (2) Lalita-ristara, p. 209, l. 21, 219. L. 18. les appelle decaputra : sur lo

sens de cette expression, cf. plus las p 188

<sup>(2)</sup> Vus à mi-corps ils flanquent également Kaniska sur le reliquaire dù à re roi

lise sans doute — bien que d'une façon erronée — la mansion du zodiaque lunane correspondant à l'époque légendaire de l'événement(1). On pourrait même, avec beaucoup de bonne volonté, trouver en lui l'amorce de ces représentations de nalsatra qui décorent les voûtes des temples du Tourfan(2). Mais ce que nous cherchons avant tout en ce moment, ce sont des images isolées; et nous ne reviendrons pas absolument bredouilles de notre chasse, puisqu'il en existe au moins une et qui a déjà passé sous nos yeux (I, p. 207, fig. 83). Nous avons noté à son propos le mélange de souvenirs helléniques et d'accessoires indiens qu'elle présente. A vrai dire, si l'on considère la forme de croissant donnée à son nimbe, c'est à un Candra et non à un Sûrya que nous aurions affaire: mais les grandes lignes de la composition ne changent pas. Ce qui nous intéresse particulièrement aujourd'hui, c'est la façon dont les chevaux cabrés sont rejetés à droite et à gauche, presque perpendiculairement au timon du char qu'ils sont censés trainer et qu'en fait ils supportent sur leurs croupes. Ce bizarre airangement qui figure sur les piliers de la balustrade de Bodh-Gaya (fig. 82) et ne saurait par suite être posférieur au ne siècle avant notre ère, est reproduit d'une manière frappante sur une figure peinte du Soleil (fig. 531) que M Grunwedel a relevée dans l'une des grottes de Koumtours, près de Koutcha (15c-ve siècles); et celle-ci à son tour nous mênerait sans effort aux représentations byzantines de l'eascension d'Alexandre sur son char attelé de griffons dressés

(A S I., Ann Rep 1908-9, pl \II a, of notre pl VI b) On les retrouve des deux côtés de l'un des «Miracles de Crà vastle du Macée de Péshiwar (nº 153). exactement comme sur les bas-reliefs mithrainues on voit la tête radice d'Hélios et le liuste de S'lène On remarquera en passant l'ancienneté de l'usage, également répandu en l'urope et qui se perpêtue au Tibet, d'encadrer entre le soleil et la lune les images de piété

(1) L'ingénieuse interprétation de ce tourcau est due a M Gagyweart Buddh Ausst, p 121, éd angl, p 129 L'espèce de l'anunal a été vunement conte-ke par M Broce (Z. D M G 1908, LAH, p 648 et suiv , cf. J 1 , janvier-fe vrier 1911, p 71) Notons enfin la frequente resoparation du taureau reol sur les

monnaice indo-greeques et indo-parthes " Ideketeckers, p 155 et pl XII et

SUIT

(xe-xue siècles). Il est vrai de dite que M. Strzygowski, tout en signalant cette dernière analogie, veut au contraire « que le motif ait pénétré (de Byzance) jusque dans l'Inde, d'où le bouddhisme l'aurait transporté au Turkestan ». C'est qu'il regarde les choses de l'Ouest, et nous de l'Est, et chacun suit le prolongement naturel de sa perspective. Toutesois il nous permettra de faire observer que les dates respectives de ces divers morceaux marchent moins dans son sens que dans le nôtre (1).

Le témoignage des monnaies. — Avec le maigre appoint de cet unique deraputra ajouté à la pléthore des Pâncika et des Hâriti, nous pourrions considérer notre enquête archéologique sur la classe moyenne des divinités gandhâriennes comme terminée; car que faire autre chose que d'examiner de notre mieux, à la lumière les uns des autres, les monuments et les textes dont nous disposons? Si nous voulions cependant ne rien négliger, il nous faudrait encore passer une revue, au moins superficielle, des monnaics. Sur ces objets d'usage courant et si chers à nos Vaicyas qui les thésaurisaient avec tant de zèle, peut-être découvrirons-nous quelque allusion à leurs goûts et à leurs idées. Il est même légitime de s'attendre à ce que les nombreuses divinités qui, de l'aveu commun, y sont représentées, nous renseignent sur leurs croyances et leurs dévotions favorites. Mais c'est là , on le conçoit, un problème d'interprétation qui intéresse dans son ensemble toute la numismatique de l'Inde. Lois même que la compétence spéciale ne nous serait pas défaut, nous ne saurions prétendre le résoudre ainsi au passage.

fig 67, of Birer, Art by anim, fig 161; VAN BERCHEN et J STREYGOWSKI, Amida, p 352. On trouve en fait la même disposition des chevaux sur un bas-relief d Entrains (L. I spénandieu, Recueil général des bas reliefs de la Gaule romaine, t III. p. 25g, n. 2273) et elle doit remonter à un prototype classique commun (cf. 4 S I, III, pl. \\VIII, 2)

<sup>(1)</sup> Rappelons encore un fronton des grottes d'Udayagiri, des chap tenux comin thiens matheurensement très mutilés (musée de Colcutta, provenant de Lorsyán-Tangai), et un spécimen de Mathura pu blié par M J Ph Vocat (A S I , Ann Rep 1909-10, pl XXVIII e). Cf Gnovwebrt, Zeitschrift für Ethnologie, Helt 6 1909,p 506,lig 13,et Alth Kult Turk .

Tout un plus devous-nous tenter de faire ressortir l'intérêt et d'esquisser le plan de cette etude comparative

le point de départ et le fondement solide de ces recherches nous sont fournis par quelques considérations de principe sur lesquelles chicun est directed. Les monnaies de l'Inde septentrionale,



l G 388 — Mitus Gro Ps U seun f lölle kunde Berlin Ha teur om 18

du demembrément des conquètes à l'evandre à la restauration des Gupta, sont celles de ses envaluseurs. Geux-et y ont tous pénétré par le Nord-Oue-t et le fait qu'il se sont ainsi succédé par la même voie explique sans doute la continuité de leur monnayage. On pent dire, d'une façon générale, qu'il ne forme qu'une seule serie, dont les produits s'ethelonnent d'ailleurs depuis la perfection la plus classique jusqu'à la plus grossière maladresse (cf. pl. 111 V).

Dans cette longue suite, les numismates s'entendent pour dis tinguer l'apport spécial de potentats indo giecs, indo-parthes et indo-scythes (t) Sous les uns comme sous les autres, ce sont toujours des divinités qui occupent à tout le moins le revers des monnaies L'assurance nous en est donnée pour les pièces bretuennes pu la beauté lumineuse du type, pour les «scythiques» par des légendes en alphabet grec En dépit de quelques variantes dont les spécialistes n'ont pas manqué de relever le caractère parlois assez étrange (2), il y a tout lieu de penser que les Olympiens si caractéristiquement figurés sur les medailles indo-grecques avaient, du moins à l'origine, conseivé leur nom hellémque en même temps que leur forte individualité. Un autre point acquis, grace aux exergues, c'est qu'à l'autre bout de la serie, leur remplacement par des divinités orientales est, sous les Indo-Scythes, un fait accompli Qu'était-il advenu d'elles dans l'intervalle, sui les monnaies dites des Indo Parthes, ou le type, déjà moins clair, n'est pas encore accompagné d'inscriptions nominatives? La git le desespérant problème, dont la solution intéresserait au plus haut degré l'iconographie religieuse de l'Inde ancienne. Où la difficulté apparaît dans tout son jour, c'est dans le cas, d'ailleurs exceptionnel, ou un même type divin s'est perpétué tout le long du monnayage A quel moment précis a-t il changé de nom et émigré, a l'on peut dire, de l'Olympe sur le mont Mêru? La transition ne se serait elle pas justement réalisée sous ces rois ou satrapes indoparthes que les numismates saccordent à interculer entre les Indo-

Scythes et les Indo Grecs?

Mais cessons de spéculer et donnons des exemples précis des

(1) Cl Gamere Cat , p LVII

<sup>(1)</sup> Pour simplifier les choses nous con 1 nuons à employer se la terminologie de W P Ganover et à entendre avec loi par la lo-Parthes les Çaka Pal Janas et par lado Ceythes les Ausanas Dans son cata loque de Lahore, W R B WHITEREAD réserve au contra re et non sans passon

le nom d Indo-Parthes pour les Pahlavas et celui d Indo-Scythes pour les Calas Dans la partie histori que de notre étu le (chap xx-xx) nous prendons egalement son d'employer des désignations d'une précision plus serrée

différents cas qui se presentent. Les monnayeurs de Kaniska et d Huviska appellent Mino (1) la divinité solaire à qui son nom de-Mitra ou Vithra aurait d'ailleurs pu suffire à se faire reconnaître dans toute l'étendue de l'ancien monde mais il faut remonter. dans l'état actuel des collections, jusqu'aux monnaies de Plyton pour trouver l'Hèlios grec sur un quadrige d'ailleurs différent de celui du Sûrya indien. De son côté l'Artémis de Dèmètrios et d'Artémidore est devenue un Mao, et il se peut fort bien que celui-ci passat pour un Candra, tout aussi bien que Atso pour Agin (le l'eu) ou Oado pour Vâta (le Vent), selon le côté du Paropamise où circulait la monnaie A cela nulle difficulté Le point délicat est de savoir comment nous nommerons cette même divinité lunaire à l'instant de ses phases où elle paraît sur les pièces de Miucs (2) lui garderons-nous encore son nom gree ou lui donnerons-nous déja une appellation orientale? Et de même qui nous dira si à partii d'Azilises, il ne convient pas de nommei Açvins les Dioscutes de Diomede(a)? On concoit que les numismates, retenus d'ailleurs par les lisières de leur éducation classique, aient hésité à abandonner l identification greeque, seule sure au début, seule familière plus tard Il n'est guere qu'une divinité qui, grace à son idhana et bientôt à ses bias et têtes multiples, ait réussi à leur forcer la main Dès Gondophores, sons la pression de l'analogie des types subséquents de Kadplusès, ils cessent de désigner à la mode hellénique le Poscidon d'Antimaque pour l'appeler Civa, en attendant de bre son nom Oèso sur les pièces de Kaniska (1) Mais, dira-t-on,

"P Guerra, pl XVII 10, XVIII h, XVIII, 15, cf VI 11 Remarquoms cependint que quelques graveurs de ha mila connaissent encore pour Virco 15 au m di Il lois et pour Virco celin de Selè mè (Guerra, Cat., 11 XVII 1 2) " Ibid., pl. 1. (Antimaque), XVII
1. (Marks) M. 10. (Arks) XMI 8.
(Gond plare) W. 6. 7. (Kadylaysks
avec let aurean) XMI 12-13, 17.
XMI 7. (Kaniska) XMII 13-6. (Ho
114.) XMI 9-14. (Lawikhs arec le.
taurean) Cf. Gourre Auvierra. Ce gue
[Filade doi a la Greec, P. 30 of too pl. IV,
9 et V. 6. 10. 16. 18. Orea semile être
Legualent da tambrit Lesse.

nd (Gender, Cat, 11 XVI 1 2)
O Holt, pl 111, 1, et VIII, 2 XVI 6
et 8, XXVI 9, XXVII 3 et 19 23
O Holt, pl VIII, 10-14 XX 5 G.
CI noe pl 111, 17 et IV 12

pourquoi cette dénomination ne serait-elle pas aussi bien valable dès les pièces de Mauès et d'Azès ? Et nous ne voyons pas en effet que nul y puisse contredure.

Ceci posé, prenons notic loupe. Au revers des monnaies de Kaniska et de Huviska nous constatons bien vite qu'un certain Pharo ou Pharro, en qui les iranisants voient une personnification de la Gloire ou de la Majesté royale, présente des rapports indéniables avec notre Pancika (1). Non content de porter comme lui, sinon la lance, du moins le long spectre à gros bout arrondi, la tunique et les bottes, il va parfois jusqu'à lui emprunter son emblème essentiel, la bourse (cf. notamment les fig. 387 et pl. V, 12). Mais en même temps, par d'autres traits, il persiste à se rattacher à une lointaine origine hellénique; car, sur certaines pièces, c'est le caducée qu'il tient à la main tandis que les ailes du pétase continuent à voleter sur sa tête. Aussi n'autons-nous pas de peine à le reconnaître sur les pièces d'Azès (pl. IV, 6 et 8) à ces marques caractéristiques (1). Et aussitôt nous demandons : sur ces monnaies indo-parthes où la présence de Civa est avouée, ne devrait-on pas avec autant de raison appeler l'Hermès grec de son nom indien de Pancika avant qu'il ne prête ses attributs au Pharo iranien des Indo-Scythes ? Est-il nécessaire de rappelei à ce propos l'emploi considérable du type de ce dieu imberbe dans les représentations des Yaksas en général, de Vajrapâni et de Pâncika en particulier (cf. notamment fig. 366 et 379-381)? Le rapport avec ce dernier est beaucoup plus étroit qu'une simple ressemblance physique. Les petits bronzes classiques qui mettent si fréquemment dans les mains de Mercure la bourse en même temps que le caducée - sans parler du coq (cf. II, p. 116) qu'ils lui donnent volontiers pour

(b) CI Genevan, Cat, pl XXVI, 16 et XXVIII, 25 31 Ne serattee pas déjà la mangouste que tient sur la main droite le premier de ces spécimens (voir notre pl V, 8 )? Cf M A. Strav, Zoroastrian

Deties on Indo-Scythian Coins (Ind Ant , 1888, p. 92)

<sup>(1)</sup> Cf pour les monnsies d'Azès, Garner, Cat, pl XIV, 1 3; et pour celles de Manès, ibid., p 71 et pl XVII, 4

compagnon — rappellent à qui l'aurait oublié qu'il est, lui aussi, le dieu des marchands Toutes les présomptions sont donc pour que ces monnaies aient montré en réalité aux Indiens leur « génie des richesses », tantôt sous la forme d'Hermès, tantôt sous le nom de Pharo



his 38g — Mérikakante Fou lies de Talké-Raka (1912) D'après u optotogr de l'archivelogu al 8 regr Cl A S I an R p. 19 0-9 1 pl XVII-

A quand la découveite d'une statuette gandharienne de Paucha poiteur du caducce et du pétace. Cest le secret de lavenir mais déjales alles dont est coiffe un de drapilla des grottes de Yung-kang, dans la Chine septentronale. O, cessent d'être sans attaches pour nous dans la conographie bouddhaque (fig. 537).

O Ld Charants Mission, pl CXVI-CXVII (nº 222 223)

Si maintenant nous passons des divinités masculines aux féminines, nous voyons bien tout de suite un type de déesse au sujet duquel l'accord est fait d'avance entre les monnaies et les basreliefs : c'est celui des nagara-devatá ou personnifications divines des Cités (pl. III, 20)(1). De quelque nom qu'elles s'appellent, elles se ressemblent toutes sous leur couronne de tours crénelées. Mais, en dehors de cette allégorie transparente, les difficultés recommencent, et le plus souvent l'une ou l'autre des catégories de documents sait désaut. Quand un modèle connu des textes et plastiquement bien caractérisé, comme celui de la Terre, se présente sur les sculptures (cf. ci-dessus II, p. 68), les monnaies semblent ignorer totalement cette figure vue à mi-corps. D'autres fois c'est au tour de la tradition bouddhique de garder un silence non moins obstiné. La Nikè des rois indo-grecs est appelée par Huviska du nom persan de Oaninda, pour l'édification de ses sujets zoroastriens; n'avait-elle pas un autre nom pour les bouddhistes, et cela dès le temps de Mauès ou de Gondopharès, qui ont eux aussi frappé sur métal leur victoire? Comment le dire, alors que les textes se taisent et que sur les monuments mêmes nous apercevons tout au plus quelques déformations accessoires et sans ailes de la Nike hellénique (2)? On aurait cru être plus heureux avec la Pallas-Athènè, si fréquente sur les pièces de Ménandre et d'Amyntas : et, de fait, il paraît bieu qu'elle nous conduise directement, par l'intermédiaire des mounaies indo-parthes, à une statue célèbre du musée de Lahore (fig. 342): mais nous avons déjà été forcés de reconnaître que l'attribution divine de cette dernière ne reposait que sur une illusion.

nous compaier comme M. Gaïxweprt, Globus, LXXXI, 3, p. 29, la figure volante à droite de la tête du Buddha sur la figure 271, ou rapprocher la figure 88 et sa palme de la Victoire (?) aptère d'Antisès (Gannven, pl. XX, 9-11)? Toutefois l'école connaît bien les petits génies porteurs d'une couronne (fig. 79 et J. M. I., pl 118, 2).

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, 1, p. 360, et 11, p 68; cf. Ganoven, Cat , pl XXIX, 15, et I, 2 (cf. E. J. Rarson, Tutelary Divinities of Indian Cities on Greeo-Indian Coins, dans

J. R. A.S., 1905, p. 783 et suiv.).
(9) Voir notre pl. IV, 3et 20, et ef Gandven, à l'index s. c. Nikè, et pl. XXVIII, 13; Strit, loc laud , p. 92-93. Oscrons-

Ne nous décourageons point néanmoins; car voici paraître, à l'avers de certaines monnaies d'Azès, une déesse assise à l'européenne, coiffée du modius et tenant le cornucopia (pl. IV, 7): c'est dire qu'elle ressemble trait pour trait à la Hàriti de la figure 388 Tel est le fait. Nous hornerons-nous à chercher dans



Fio 330 - Le céve à Li coure
British Museum Provenant de Bu l'hyphra , pres Tank, district de Dehra Ismail-Khan
Dametre o m 25

cette médaille un indice sur la date d'exécution de cette sculpture? Il nous paraît difficile de ne pas tenter également, et par mesure de réciprocité, l'identification de ce type numismatique à l'aide de notre statuette. La porteuse de la corne d'abondance se retrouve en effet sur toute la série des monnaies de l'Inde du Nord, depuis les plus classiques jusqu'aux plus barbares. Ot nous voulons bren admettre,

quoique nous n'en soyons pas tout à fait sûr (car enfin ces derniers des Indo-Grecs régnaient du côté indien de l'Hindou-Koush), que pour les graveurs de Philoxène et d'Hippostratos elle figurât encore une Demèter ou une Tychè (pl. III, 12 et 18): mais sur les pièces de Kaniska et de Huviska, l'appellation iranienne d'Ardochso (1), que la légende en lettres grecques lui assigne, atteste sa transformation en une Fortune orientale (pl. V, 14) Cette métamorphose, à laquelle toutes les conditions historiques conspiraient, ne daterait-elle pas de ces Indo Parthes sur les monnaies desquels nous la voyons justement paraître sous la forme la plus voisine de nos sculptures? Peu importe d'ailleurs le nom sous lequel l'aurait officiellement désignée la chancellerie de ces princes : le seul qui nous intéresse ici est celui que leurs sujets bouddhiques lui attribuaient, du Gandhara jusqu'à Taxile. Or il est bien clair que pour eux, moins encore que pour nous, la déesse des figures 386-389 n'est m Dèmèter ni Ardochso : dès lors il devient infiniment vraisemblable qu'à leurs yeux celle de la pl. IV, 7, son exact pendant, ait été aussi une Hariti (2).

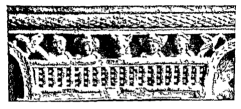
Seulement tont s'enchaîne, et la vraisemblance de cette hypothèse vient étayer celle de la conjecture identique dont l'aŭcika a tout à l'heure fait l'objet. Et qu'on n'aille pas croire que la numismatique ne crée ainsi entre la déesse au modius et à la corne

10 14. Sx , XII, 7), Vasuddva et leurs successeurs (Cuvivenux, Later Indo-Sey thians, pl. 1, II, VI = Num Chron, ser III, vol XIII, pl VIII, N. VV). 4' des Guptas (Su. AV), 5' du harmir (Sx , VVIII) — On renarquera que la décese à la corne d'abondance est la seule, entre les nombreuses divinités qui parassent sur l'acces des monnais de hansha et di Hurvisa, à persister aussi longtemps et que ce type appartient plutôt à la portion orneutale (donc la plus in lume) de l'empire des husinas (ef l. J Ilurov, Indon Cons, p. 19).

<sup>(\*)</sup> Cf M A. Stein, loc land , p. 97.

(\*) Your les documents sur lesquels re pose cette discussion. Le type de la déesse au modus et à la corne d'abondance se troute sur les monances : d'es indo-Gree Philoschie (Gainvar, pl. M., 1. V. Stein, pl. M., 5-6), a' des lodo-Parlias Muciès (G. p. 71, n' 19) et d'Ares (G. AlX, 2-3. Ss., Mll., 15, fl. B. Wutterats. Cat Labore, pl. M. n' 217), avec au revers le dieu porteur da pélase ou du caducés, 3' des Indo-Seythes kaniska ("... XMI, 6ct 18), Illuvitas (G. XMI, ("... XMI, 6ct 18), Illuvitas (G. XMI).

d'abondance et le dieu au crducée et au pétase qu'un lien purement platonique. La preuve qu'elle aussi les marie c'est que —bannissant par exception l'image 103 ale — ils occupent à eux deux comme on voit sur la planche IV, 7-8 l'avers et le revers des mêmes monnaise (b) Apparenment Azès ne pouvait rendre plus opportun hommage aux crovances favorites de la majorité de ses sujets. Il



Fa 39 — Le Tarmesur roz le Sole Leri. L. n Muse de Lalo e. n. 567. Pro enant de Janoud La geur du d. al. o. 33 P. terembe f ANI pl. 27 co JIA 1898 p. s

serut en tout cas difficile de souhaiter relutions plus étroites et de résistei à la force singulière de persuasion qui émane d'une asso cutton russi constante Pourquoi le céler ? Nous cédons a la tentation de reconnaitre Hâriti et Pâncika dos à dos sur ces monnues de même que nous les avons reconnus côte à côte sur les sculptures (?) ou bien c est qu'il nous faut renoncer a entendre le l'angage des

Il sag t des monna es déjà c t.e.s le Munès (Gianova p 71 n 19 revers s pl XVII 4) et d'12ès () Svr an pl VIII 15 et G novas pl XIV 2 et 3) sur ces de tr dern ères po tr q 1 ln y a t pas de jalo x 11 y a échange de re ers et da ers e tre le gén e et la f e

P ut être même les trouvens nous a su côte à côte sur les monna es On peut ce nous semble rapprocher del fg. 379 381 le groupe d'bout au revers des moun res de Ze ont ès (pl IV 16 cf G pl XVIII 8 Sx pl IX 14) Linde n bile ressemblance de la figure mascul ne de re ers avec le satrape de l'avers nest pas comme on a vu (II p. 119) ne object on contre son i leni (caton a er Pl e ke Gomparer es d'in ottop II 1 14 formes d'art. Mais nous n'insisterons pas davantage en ce sens: nous crandrions, à vouloir trop les escompter d'avance, de compromettre les précisions qu'on peut attendre dans l'avenir d'une comparaison plus attentive et surtout plus documentée des sculptures et des monnaies. Il nous suffira d'avoir mis de notre mieux à profit l'occasion éminemment favorable que nous offraient Pâñcika et Hàriti, de confronter des statuettes aussi nombreuses et aussi sûrement identifiées avec des types numismatiques d'une durée si longue et d'un symbolisme si clair.

Peut être pensera-t-on que nous n'avons qu'un seul refrain à notre ballade. Qu'on veuille bien croire que nous n'y mettons aucun parti pris et que nous sommes le premier étonné, sinon choqué, que le résultat de toute cette enquête archéologique soit d'assigner la première place (et de beaucoup la plus importante) dans la dévotion des classes moyennes du Gandhâra à un ex-démon et à une ancienne ogresse. La conclusion est aussi inattendue pour nous que peu flatteuse pour elles; mais à cela nous ne pouvons rien; de quelque côté que nous nous tournions, la réponse est la même. Les textes, si réticents qu'ils-soient sur ce sujet, avouent connaître ce couple de parvenus; les monuments entonnent en leur honneur un muet dithyrambe; les monnaies, qui tiennent à la fois des premiers par leurs inscriptions et des seconds par leurs figures, témoignent dans le même sens. Nous n'avons qu'à nous incliner devant une popularité aussi éclatante, et qui n'est pas sans exemple ailleurs : si universelle et profonde est l'emprise qu'exerce sur l'humanité le désir de l'or et de la progéniture. A l'autre bout du monde ancien, dans la Gaule romaine, vous retrouvez le même couple dans son même rôle tutélaire symbolisé par les mêmes attributs (1). Entre les groupes reproduits sur les figures 597-598 et 386-389 le seul contraste un peu frappant réside dans la place respectivement inverse des deux conjoints : encore n'est-elle ainsi

<sup>&</sup>quot;) Voyez chez Lardauntet , llecuel géneral des bas-reliefs, statues et bastes de la

interiette que pour réserver également à la déesse la place d'hon neur par rapport au dieu (d). Pour le reste, des bords de l'Indus a ceux de la Soine, l'œil même des donnteurs auruit pu sy tromper, et sans doute des divinités originaires de contrées aussi eloignées portuent en dépit de leurs ressemblances extérieures, des noms tout à fut différents, mais d'avance nous sommes certains qu'aux orielles de leurs fidèles ces noms étaient toujours synonymes de richesse et de fecondité

1) Nous avons déja eu plusseurs fois l occasion de dire que dans I Inde celte place «tait à gauche et non à droite On sait qua l'inverse de ce qui se passe en Europe on désigne encore en ExtrêmeOrient la première épouse legitime par le nom de s'emme de la main gauche, (Cf fig 160 bet d 161 381 389 noter toutefois que les figures 379 et 380 se conforment à nos habitudes classiques)

### CHAPITRE AII

#### LLS HAUTES CASTES

Avec les gens et les esprits de basse et de moyenne caste nous nons termné la galerit des plus pittoresques figures que nous pié-sente l'école du Gandhara les rois, les dieux et les Bodhisativas ne nous offriront que des types singulicrement plus monotones et moins originaux que les parias et les bourgeois, les démons et les genies En même temps ils autont und savent beaucoup moinpopulaire et, tranchons le mot, une affure beaucoup plus conventionnelle Les déités du précedent chapitre claient si finichement coloses de l'imagination des fidèles et si familièrement mélées i leur vie, que les monuments nous en ont appris sur leur compte benucoup plus long que les textes et cest le commentante des documents figurés qui a scul donné quelque valeur probante aux i res indications que nous avons pu relever, une fois mis en eveil par eux, dans les écritures bouddhiques Les personanges divins ou divinisés dont il va être question sont au continue parmi les objets officiels du culte et les sujets accoutumés des hyres sacrés de la secte, mais justement il semble qu'ils en aient pardé jusque sur les sculptures quelque chose d'apprêté et de convenu le che in idéal a du l'aique, qu'ils sont chargés d'incarner à nos yeux, a contracté sous l'influence monastique on ne sut quelle froideur dévote qui a réagi à son tout sur les représentations des simples mortels Aussi bien nous napercesons les rois - qu'il sagisse de ceux de la terre ou de ceux du ciel — qu'à l'occasion de quelque mirrele du Buddha et dans des attitudes d'autant plus édifiantes qu'elles sont plus (difiées Si d'ailleurs I on espérait saisir entre eux quelque distinction plastique, on serut désablisé à l'avance par les textes - Que celui qui n'a prevu les Trente trois dieux, à disciples.

que celui-là contemple le cortège des nobles Licchayis . C'est tout par el 0 » L'école du Gandhára, comme celle de l'Inde centrale, s'est chargée de vérifier cette parole du Maître, elle aussi ne connrît qu'un seul type pour les rois ou les dieux. Il est vrai de dire de l'art indien ce qui est écrit du paradis d'Amitàbha, « qu'il n'y a chez lui aucune différence, sauf de nom, entre les dieux et les hommes (\*)» — du moins pai mi les hautes castes

# \$ I LES NOBLES ET LES ROIS

Il suffit d'ailleurs de femileter les scènes de la vie du Buddha pour se rendre comple de l'aspect uniforme que présentent tous les personnages de distinction Quand il s'agit de deux rois, comme Çuddhodana de Kapılavastu (fig 150-151, 160-161 et 231-233) ou Bumbisâra de Râjagriba (fig. 188 [?] et 227), passe encore pour leur ressemblance. Après tout on ne saurait demander à nos artistes de leur prêtet après coup des physionomies individuelles ni, d'autre part, attendre d'eux la naiveté de leuis confrères de Barhut, dont tout l'artifice, pour distinguer Prasénant d'Ajátreatiu, ne va qu'à mettre leur nom sur un écriteau Mais, à l'intérieur d'un même panneau, on ne peut pas davantage distinguer ces rois du reste de leur famille ou de leur cour, ce qui est déjà plus grave De même on s'explique aisément que rien ne différencie le Bodhisattva, au temps de sa dermère jeunesse (fig 175 à 187), de tel autre prince Cakva, comme pai exemple de son demi-frère Nanda (fig 234-237), et l'on passerait encore condamnation sur 'i impossibilité de rélever aucune distinction entre les Licchavis le Vaiçâlî (fig. 244) et les Mallas de Kuçmagara (fig. 277 280) (8) en somme il s'agit toujours de ksatriya, vrais ou piétendus, et en tout cas de grands seigneurs Mais nous sommes déjà prévenus

<sup>(1)</sup> Makavagga, vi, 30, 5, Vahdeastu, I, p 262 Mahapari ubbana-suita, II 17
(2) Sukhavati vyuha, 58 4 et \$20

<sup>(5)</sup> Nous avons déjà signalé I p 560 le caractère plus réaliste de ceux de la figure 27g

(II, p. 81) que le même type est également attribué aux plus riches d'entre les bourgeois, ces grésthin ou banquiers qui représentaient à la cour des princes la puissance financière de leur temps. Aussi serions-nous bien empêchés, par exemple, pour attribuer l'une ou l'autre qualité aux personnages de condition qui, sur la figure 250, sortent à grands pas de Cravasti. Ce ne sont pas davantage les bas-reliefs qui nous aideront à choisir entre les deux versions qui veulent, l'une, que le père de l'enfant sauvé des mains du Yakşa Âtavika ait été le roi , et l'autre, le banquier d'Atavi (cf. I , p. 507, n. 1, et fig. 252-253). Nos perplexités seraient les mêmes, aussi bien au Gandhaia qu'à Barhut, entre le prince Jêta et le prévôt des marchands Anathapindada (fig. 239-240), si l'aiguière du donateur ne désignant ce dernier (1). Le personnage même de l'empereur cakravartin n'a en propre que les emblèmes accessoires de l'éléphant et du parasol (fig. 265). Bref, ces dévots updsaha, qu'ils soient nobles ou seulement riches, rentrent tous, tant qu'ils sont, dans la formule dont la figure 350, en raison même de la médiocrité de sa facture, nous a déjà donné l'expression la plus sincèrement approchée.

COSTUNE ET PARURE. — La principale cause de cette monotonie est, plus encore que l'uniformité du type et de l'attitude, celle du costume. Cette mode commune, que nous avons tout de suite --constatée chez les femmes, règne également sur l'habillement masculin des hautes castes, et, comme pour les gentes dames, une seule description suffira pour tous les gentlemen. Sur le nombre des pièces dont se compose leur costume, nous ne sommes pas cette fois réduits au témoignage des étrangers. Il suffit de lire la Kédambari pour constater qu'en sortant du bain le roi revêt « deux vêtements blancs»; et, en effet, selon la remarque du Buddha carita, « même

<sup>(1)</sup> Sur la richesse du costume et des parures habituellement portés par Anátha-

pour un costume royal, il suffit d'une seule parce de pièces d'étoffe  $\mathfrak{n})_{\mathcal{R}}$  Sur la façon de les porter nous n'avons qu'à consulter les



Fig. 392. 393. — Costema et plannes du chind enicheth elique.

F. 392. Musee de Calculta. Provenant de Jamal-Garhi(1). Hauteur. om 80

F. 393. Musee de Peshawar Protenant de Sahri Bahlol.

monuments (cf pl I et fig 392-429) Ce sont bien les deux vêtements indiens traditionnels, mais drapés d'une manière,

O Cl ci-dessis II p 75et 91 hadam bars, éd des Bombay S S p 16 Bud lha carita, xi 48 l'habitude de porter par dessons un court caleçon (langut) allait sans dire et on nele comptait pas non plus que la ceinfure (cf. ci-dessons p. 3:4) si l'on peut dire, plus classique (1). Le long pagne flottant tombe en chutes savantes jusqu'au-dessus des chevilles; et l'ample manteau, toujours passé sur l'épaule et enroulé autour du bras gauche, se rejette par derrière en pans souvent un peu roides, encore qu'ils soient censés entraînés par le poids d'une sorte de gland (2), resté visible sur les figures 393, 417, etc. Il forme par devant un sinus assez gracieux que relève habituellement la main droite (voir ponitant fig. 416). Tantôt il laisse à découvert tout le torse (fig. 415-417); tantôt il s'étale sur la postrine de façon à ne lasser nue que l'épaule droite (fig. 392, etc.) : mais cette unique variante n'a probablement de rapport qu'avec des changements de température, de même que nous portons nos pardessus ouverts ou fermés. Dans les régions plus constamment chaudes de l'Inde centrale (cf. fig. 471), nous voyons même qu'on enroulait volontiers autour des reins le léger châle de mousseline, de façon a laisser le torse nu sous les bijoux; mais nous ne retrouvons pas au Gandhara un pareil négligé. On y portait en revanche une ceinture faite d'un gros lacet rond noué autour de la taille et qui était destinée à assujettir le pagne au-dessus des hanches : souvent on en voit pendre par devant les deux houts orfévris (fig. 4:5) Nous devons enfin notei chez les hautes castes gandhâriennes l'usage presque constant et que Hiuan-tsang nous dit i are dans l'Inde (5) — des sandales

Strabon contraste quelque part (4) le goût des Indiens pour la

<sup>(1)</sup> ltrare nous dit (Rec., p. 68) que ces deux pièces d'étalle vaient abut pueds de longs. Or huit pueds chinos du temps de l'it sing (cf. Toing Pao, t. VII, 1896, p. 505) vaudraent seulement om 935×8=1m 88 Cerenseignement et et servent pas pour le Gandhira, au moins en dehors des gens du commun. Le châle des grands personnages figurés viu la planche I (frontispice du tome I) et les figures à 15 èt suivaites devait, pour étre figures à 15 èt suivaites devait, pour étre figures à 15 èt suivaites devait, pour étre digues de la suivaite devait, pour étre des la cestain par des de la communication de la

annsı drapé, attemdre une longueur d'au

moins 5 mètres

\*\* Nous aurons a revenir tout à l'heure
(p 182) sur la véritable nature de cet
ornement

<sup>(</sup>h) Mem, I, p 70, Rec, I, p 76 Cf les sandales d'or incrustées de pierres precieuses du roi indien Sopeithès dans

Quixre-Gence, Hist Alex, 1x, 1, 5 (1) xv 1, 54 Sur one autre contradiction également relevée par Strabon, cf cidessus, II p gr n 1

parure avec la simplicité dont témoignait par ailleuis tont leur genre de vie Les textes énumèrent en effet des parures pour la tête, les oreilles, le cou, les mains et les pieds (i) Au Gandhâra les bijoux, bien que portés à profusion et avec une prédilection un peu berbere, gardent néanmoins à nos yeux un air plus civilisé que dans le bassin du Gange (cf. II, p. 79 et fig. 467 471). A la vérité on pourrait se demander, à propos de quelques uns des joyaux de pieire qui ornent nos statues, sils repiésentent bien des modèles rcels Ceux qui ont été en fut retrouvés dans les fouilles, ou autrement conservés, sont d'un genre beaucoup plus modeste et plus bunul (2) Nous ne voyons d'exception à faire que pour un porte amulette d oi , déposé au British Museum, et une agrafe de turban, également en or repousse et r de put travail hellémque », qui vient d'entrer un musée de Calcutta (5) Mais ici encore les recherches n'ont pas dit leur dei nier mot, si du moins on peut espérer sauver à lavenir des objets précieux qui excitent tant de convoitises et sont si aises à faire disparaître dans le creuset du premier orfevre venu Lors même que sur ce point nos espérances seraient frustrées, lon ne voit pas bien ce qui aurait pu empêcher les praticiens gandhariens, qui ont si bien su ciseler ces bijoux dans le schiste, de les exécuter en métal

On notera d'abord les énormes boucles d'oreille Sur la statue du Louvre (pl. 1) elles sont faites d'une bête fantastique, corps de lion avec des ailes et un bec d'oiseau de proie, qui n'est autre que le classique griffon Pai fois ces griffons sont adossés (fig. 395) et dans

(3) Sur le premier trouvé par M W Simpson dans un timulus voisin de Jella labid vor Archeologus LVIII 1902 p 261 et pl 16 et sur le second Dacceery of a Greek orna et 19 Rii Marruvor Rov Cho dury Bahalur (I and Proceed 1 S Beny vol VIII n 7 et 8 ju llet-sout 1912 p 283 et p VII) Nous allons avour 2 vereunr p 187 et 11 en a déjà été question ci dessus II p 155 n :

<sup>1)</sup> S I hazate-tyuha S 19 (ed p h 1 42)
1 sulfit de renvoyer le lecteur à
lexcellente clude de M I H Massusti.
Buddhist gold Jercellery, dans A S I
Annual Report 1902 1903, p 185 et
pl xxvii commenté dans B E F E O
V 1905 p 210 211

182

leurs griffes (fig. 394) ou dans leurs gueules (fig. 392) tiennent des pendeloques de perles. Viennent ensuite, comme pour les femmes, deux colliers, l'un rigide et dont l'original était sans doute incrusté de fleurs de pierreries, et l'autre long et souple, fait de chaînettes finement tressées. Ce dernier se termine par un médaillon soutenu tantôt par deux amours (pl. I et fig. 411), tantôt par deux dragons (fig. 90) ou seulement par des têtes de monstres ressemblant assez à des crocodiles (fig. 413). Sur l'épaule ou sous le bras droits passent une ou plusieurs chaînes garnies de coulants et portant suspendus deux ou trois de ces étuis où l'on enserme des charmes et qui sont toujours en usage dans l'Inde, comme dans tout l'Orient. Nous en avons vu notamment au Kaçmîr qui reproduisent exactement les modèles anciens. Les bras étaient ornés de bracelets surmontés de plaques. De simples anneaux, souvent accouplés, ser-. raient le poignet. Sur les doigts se montrent souvent des bagues. Les chevilles, à la différence de ce qui se passe pour les femmes, seraient toujours dégagées, si les sandales à la grecque n'étaient encore un prétexte à bijoux. Tantôt (pl. I et fig. 415-418, etc.) elles étaient retenues par des lacets de perles que réunissait sur le coude-pied une tête de lion; tantôt leurs semelles claquantes ne tenaient, comme il arrive encore aujourd'hui, que par une sorte de champignon introduit entre le gros orteil et le premier doigt et dont l'épanouissement faisait également l'objet d'une décoration plus ou moins élégante (fig. 419).

Sandales, hagues, bracelets, colliers, médaillons, tout cela est depuis longtemps connu : en revanche nous hésitons un instant sur la véritable destination de l'objet dont le poids étire habituellement l'extrémité gauche du manteau et qu'à première vue nous avons pris pour une espèce de gland (cf. ci-dessus, II, p. 180). Brisé sur la planche I, il s'est particulièrement bien conservé sur la figure 417; et là, il ressemble si fort à la hourse emperlée de la figure 377 que nous ne pouvons nous défendre de penser à la contume qu'ont toujours cue les Indiens de se servir, en guise de

poches, du com de leur vêtement. Le prétendu gland ne serait que le traitement decoratif de ces granthi qui ont valu aux coupeurs



Fig 3gi - Têre pe refeferit

de bourses de l'Inde le nom de granthi bheda (mot à mot e fendeur de nœuds») Mais quand nous sommes une fois engagés sur celle

piste (1), nous devons également remarquer que nombre de personnages laiques tiennent, oi dinairement de la main gruche, un objet susceptible de se repliei en forme de boucle et qui, dès l'abord, ressemble à un collier ou à une couronne souples, en tout cas à un bijou Les dernicies fouilles de Sahri-Bahlol en ont foui ni de nombreux exemples, dont le plus clair est reproduit sur la figure 393 (cf fig 429) Comme d'habitude, il est fait d'écailles de métal imbriquées et fermé en son milieu par un médaillon fleuri, même il semble qu'un hen le rattache, du côté opposé au fermoir, soit au pan du châle, soit à la ceinture de la dhoți M le D D B Spooner (2), à l'attention de qui il s'est imposé, a émis l'hypothèse que c'était «une mauvaise interprétation du double pli du vêtement que certaines images sussissent avec la main gauche. Car, ajoute til, «il est remarquable que la où cette guirlande repliée se piésente, la main se tient toujours baissée vers le genou dans la même post, tion que ces mains qui saisissent le vêtement " Mais les specimens qu'avait sous les yeux M. le D' Spooner ne sont pas les seuls qu'il : faille envisager Nous avions déjà constate (9), bien que sur des photographies insuffisamment distinctes (cf fig 76 et 406), que cette espèce de sachet, évidemment détachable, se tient indifférem ment des deux mains Nous inclinons désormais à pensei qu'il sagit tout simplement d'une de ces bourses flexibles et de foime allongée que l'Europe connaît ¿galement, sorte de petit bissac ouveit en son milieu et ferme soit par des coulants, soit par une boucle Justement une de nos Hâritî (fig 383) tient délicatement,

O Maru ix 277 — Le Loius de la Bonne Loi, viii (éd p 210 211 trad Bravorr pi 28ê etsur y la itaussalluson à cette coutume de nouer les objets précieux dans l'extremuté du vêtement (tastrante, casandate) Cette hoursoullure caractéristique se remarque encore parfois au boat du châté des fermes (fig 248 au boat du châté des fermes (fig 248 au to 131 y) ou même de certains Buddhas (162-5) a. Aco 6. Ach 2. Ach

ce dernier cas il faut sans doute y reconnalire encore les gantis (skt grantis) que les moines sont autorisés (Cullangga, v 29 3) à fixer au coin (ante) de leur manteau à la seule condition qu'ils ne soient ni do r ni d'argent.

<sup>(1)</sup> Arch Surv Ind , Annual Report 907 1908, p 145 n 1

<sup>1907 1908,</sup> p 145 n 1

entre le pouce et l'index, ce long boyau () où la monnaie circulait à l'aise, t'indis que de la main du Pâncika-Vaicravana, sur la figure 528, les deux extrémités retombent à la fois gonflées d'es-



F o 3go — Têre arec colovov Musée d' Lo cre n° 25 Procena t du Bounée Hauteur o m 32 Le nes est en par se restaure

pèces Ces rapprochements nous partissent clore la discussion sur la vraie nature de cet objet. Par la même occasion on peut re marquer que nos soi-disant « guirlandes », portées par des « amours » en qui nous avons déjà reconnu de peuts ¿aksas<sup>n)</sup> sont le plus

<sup>1)</sup> Cf encore celui que i eni une statue de Mathurà pul l'ée par M. J. H. Massact.
J. R. A. S. 1911 pl. VIII 2 — Cf en-desses. L. II. p. 23

souvent conçues comme des bourses, ainsi que le prouvent leur facture et leur mode de terminaison (fig. 116-118; cf. fig. 465-466): le motif y gagne en signification pratique ce qu'il perd en poésie.

Il convient encore de s'arrêter avec quelque complaisance devant l'édifice soigneusement élaboré de la coiffure masculine(1). Tantôt la tête est nue (cf. fig. 392, 395, 418, etc.): et alors elle est surmontée d'un savant assemblage de cheveux, de cordons de perles et de bijoux, sans aucun mélange d'étosse. La chevelure n'est plus seulement relevée comme chez les femmes (cf. II, p. 98): le simple nœud devient un chignon analogue au crobyle et déploie un art non moins raffiné que celui de l'Apollon du Belvédère, tandis que les longues boucles sont roulées au-dessus des orcilles et retombent sur le côté en flottantes papillotes. Mais souvent aussi nos personnages portent, par-dessus ce chignon, un turban fort ornementé (cf. fig. 394, 396-397, etc.). Le point le plus curieux peut-être est que ce dernier se posait sur la tête comme un chapeau (2). Quand le Bodhisattva veut pour tout de bon «sortir» de la maison paternelle, nous avons vii son écuyer, le fidèle Chandaka, lui apporter sa coiffure toute prête (fig. 178 a, 180 b, 447), quitte à la reprendre un peu plus tard des mains de son maître, quand celui-ci se découvre à jamais la tête, selon la coutume des religieux (fig. 184-185; cf. 186). Si nous n'étions pas les témoins oculaires de ces faits et gestes, nous les reconstituerions par oui-dire. Quand Dévadatta, monté sur un éléphant, se rendit en hâte auprès du Bienheureux, lors du retour de ce dernier à Kapilavastu, son mukuta resta, nous dit-on(5), accroché à un des crampons de ser qui dépassaient de la porte de la ville : cet incident provoqua naturellement une vaste hilarité parmi le peuple; mais

<sup>(</sup>i) Sur le soin tout particulier que les Indiens prenaient de leur chevelure, cf STRABON, XV, 1, 30 et 71, QUINTE-CERCE, VIII, 9, 3.

<sup>(1)</sup> Nous ne voyons aucune raison déci sive pour suivre Cenvingnam, Stupa of

Barhut, p. 31, quand, d'après l'analogue mattendue des Birmans modernes, il veut que dans I Inde centrale les cheveux aient été entrelacés à l'étoffe du turbon Cf. ct-dessus, I, p. 364

<sup>(3)</sup> Mahatastu, III, p 178.

il ne s'explique que si le turban du prince était assez aisé à enlever et surtout complètement indépendant de ses cheveux : sans quoi lui-mème fût resté suspendu, comme Absalon.

On conçoit d'ailleurs qu'on ne pût resaire aisément soi-même et à chaque fois un édifice aussi compliqué et e décoré d'or, de perles et de diamants(1) ». Le tout était ordinairement surmonté d'un boussant d'étosse, dont les plis acrondis en éventail étaient maintenus par une broche. Le seul bijou de ce genre qui ait été conservé est l'agrafe de Calcutta que nous venons de citer. Elle représente notre couple tutélaire debout, plus qu'à demi nu et au moment d'échanger un amoureux baiser (cf. p. 155 n. 1, et 181). Chose curieuse, elle aurait été, dit-on, trouvée sur le turban d'un soldat afghan, comme si le sens de sa destination primitive ne s'était jamais perdu. Un modèle des plus courants sur les statues est celui du Någa ravi par un Suparna (cf. fig. 320, 398; pl. I et fig. 415). Mais il arrive aussi que cette broche soit faite d'une figurine du Buddha (fig. 399): du moins les dernières fouilles en ont-elles fourni des échantillons dont nous verrons tout à l'heure l'intérêt au point de vue iconographique (p. 243 et fig. 429). Parfois celte sorte d'aigrette prend la forme d'un cercle complet orné au centre d'une tête de lion (fig. 396; cf. à Mathura, fig. 495); ailleurs elle semble avoir suggéré spontanément l'idée de la traiter comme la queue éployée d'un paon. Le poitrail et le bec de l'oiseau devaient alors constituer le motif d'orfèvrerie et former une saillie fort décorative (2): mais celle-ci ne nous parvient que brisée, si bien que nous n'osons rien affirmer (fig. 397). Au-dessous du bouffant (perdu sur la figure 394) s'ajustait étroitement a la tête la coiffe du turban. Sur la statue du Louvre, par exemple (pl. I), elle est

(1) Aussi les dames s'en étaient-elles, nous dit-on, emparées : quand la belle Virakhà se met en grande toilette, elle est sinsi coiffée d'un paon d'or enrichi de pierreries (Dhammapada, Comm à la stance 53, cf Warrer, Buddhism in translations, p 460).

<sup>(1)</sup> Milinda pañha, vi, i: mani muttakañeana-vieitta moli-baddho, y est il dil d'un riche laïque

visiblement faite de trois gros tours d'étoffe gainis sur les côtés d'une petite bande plissée qui s'insère entre eux transversalement, comme pour les empècher de se déplacer et de se confondre. Au 111 du front deux petits génies ailés soutiennent un médaillon suspendu à des guirlandes(1). Ailleurs (fig. 393-394) nous retrouvons les guiffons appliqués en repoussé sur un bandeau enrichi de pierreires. Le tout était serré en arrière au moyen de rubans; et quelquefois, par un procédé renouvelé des monnayeurs, les quatre extrémités de cette double bandelette sont figurées flottant au vent sur l'orbe nu du nimbe (2) (pl. I et fig. 417; cf. pl. III, 7).

Riservatus et Deservatus. - Les observations qui précèdent nous permettent de dépêcher en bloc cette grande quantité de figurants qui tapissent la plupart de nos bas-reliefs, sans y jouer d'autre rôle que de tenir respectueuse compagnie au Maître. Tous témoignent de leur piété, soit en tenant les mains réunies, soit en faisant pleuvoir des fleurs ». Non contents de répéter machinalement les mêmes gestes, tous ont revêtu le même type élégant et banal du lasque de bonne caste : et c'est en quoi ils différent de la pittoresque variété des donateurs (cf. plus haut, II, p 86 et suiv.). A la fois consits en dévotion et recherchés dans leur toilette, la seule chose que leur aspect extérieur nous garantisse, c'est qu'ils sont gens de très haute condition et parfaitement bien pensants : dès lors nous comprenons pourquoi il nous a été loisible, selon les cas, d'y reconnaître tantôt des hommes, tantôt et plus souvent des dieux. Parsois, en esset, ceux-ci occupent tout le tableau (cf fig. 213); là même où le devant de la scène est, à raison des nécessités du sujet, dévolu aux hommes (cf. par exemple fig. 220 et 277), le second et, s'il y en a un, le troisième plan, dont les personnages sont de par les lois de la perspective remontés au-dessus des rangs précédents, semblent naturellement réservés à des êtres divins et,

<sup>(1)</sup> Cf le geme unique, vu a mi-corps, de la figure 494 — (2) Sur le nimbe, cf plus bas, p 366 et suiv.

par suite, «libies de se mouvoir à leur gré dans l'air() ». Ce don de lévilation est tout ce qui les distingue et fournit la ressource

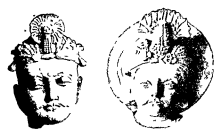


Fig. 396-377 — Pitres avec tennen \*\* Fig. 396 Dayres une photographie des sée de Calcutt Fig. 397 Meseun fur Vollerkunle, Berl Hauteur os 24





Fig. 398-399 — Bourraries de tundas Musee de Peshawar Provenant de Takht-CBaha

indiquée pour meubler entièrement, au gré de l'école, le haut des panueaux

Dans cette fonction décorative, ces dieux nous ont fait penser dès le début (1, p 286) aux anges qui forment les fonds de tableau

<sup>()</sup> Intariksacacara (Vahacastu, I p 33 1 5 6)

des peintres byzantins ou des primitifs italiens. Nous ne croyions peut-être pas si bien dire. Par le fait, les monuments reflètent le plus souvent sur ce point le vague des textes. Les écritures bouddhiques, et notamment celles qui portent fortement marquée l'empreinte monastique de la plus ancienne Communauté, semblent s'être proposé comme but exprès de dissondre les figures, déjà si peu caractérisées, du panthéon brahmanique en une poussière de divmités quasi-amorphes. Leur subdivision et leur multiplication à l'infini, déjà ébauchées par la spéculation des Upanisads parallèlement à leur réduction à l'Être unique, n'a plus de limite dans nos sitra. Sauf pour les deux premiers cieux, ceux des equatre rois» et des etrente-trois dieux», c'est par ecentaines de mille» qu'ils comptent les habitants des régions célestes. Le peu de personnalité de ces derniers s'évapore fatalement à force de se diluer entre ces nombres prodigieux de répétitions abstraites, et nous ne serons pas surpris que l'imagination indienne, en art comme en poésie, ait fini par se noyer sous le flot montant de ces foules devenues anonymes à force de ne plus porter que des noms génériques au pluriel. Le sanskrit, si souple et si riche, a tout de suite forgé une appellation capable de les contenir toutes : comme il disait raja-putra (a fils de roin; ce sont nos Radipoutes) pour désigner en général les membres de la noblesse d'épée, il possède un mot deva-putra (« fils de dieu »), lequel n'a d'autre valeur que de désigner les gens de naissance divine. Aussi ne chicanerons-nous pas les traducteurs européens qui le rendent par « ange », à condition qu'on veuille bien se rappeler que ces prétendus anges de l'Inde ne sont que les seigneurs de la cour des différents rois des cieux.

#### S II LES GRANDS DIEUX

Parmi ces innombrables divinités, nous ne pouvons espérer apercevoir sur nos monuments que quelques protagonistes : nous sera-t-ul permis, cette fois encore, de deviner à l'avance lesquels?

Avouons tout de suite que la question ne se pose plus de la même façon que tout à l'heure à propos des génies. En vain nous avons tenté d'interroger captionsement les textes sur les dieux les plus populaires et dont, par conséquent, nous avons le plus de chance de retrouver des statues. Ce n'est pas que les passages manquent où les plus orthodoxes soient amenés à nous le découvrir sans y penser. Un chapitre célèbre du Lalita-ristara (1) - mais fort suspect, à nos yeux, d'un arrangement tardif—celui de la « présentation de l'enfant Buddha au temple», nomme parmi les idoles qui se prosternent devant lui "Civa, Skanda, Narayana, Kuvêra, Candra, Sûrya, Vaigravana (sic), Çakra, Brahmâ, les Lokapâlas, etc. ». Souvent aussi l'éclatante beauté du Buddha fait que les gens doutent s'ils ont affaire à un simple mortel et non pas plutôt à Vaiçravana, Mâra, Indra, Rudra, Krisna, Candra ou Súrya (2). D'autre part, à chaque fois que des parents en mal de postérité ou des navigateurs en péril de mer invoquent leurs divinités favorites, les noms qui reviennent toujours sur leurs lèvres sont ceux de Çiva, Kuvêra, Çakra et Brahmá (1). . . Mais cette fois, si les textes sont complaisants, c'est au tour des monuments de se montrer rétifs. Par le fait, nous ne possédons d'autres vestiges de l'art «gréco-brahmanique» que ceux dus au zèle des deux grandes sectes hindoues, dès lors constituées, celles des Mahécvaras civaites et celle des Bhagavatas krishnaïtes. Encore sur Civa et Skanda, sommes-nous réduits au témoignage plastique des monnaies (4). Avec Vișnu-Nărâyana-Krișna,

(1) Lalita-eistara, chap. vitt, p. 120: la vieille version serait celle du Mahteastu, II, p. 26(?). - Pour la mention côte à côte de «Kuvêra.... Vaigravaņa...., les Lokapalas», cf. plus haut, Il, p. 112.

(1) Lalita-tistara, p. 130 et 240. (a) Dingaradana, p. 41, 939, etc.; Maharastu, I. p. 945; III, p. 68 et -77; 'Aradana-pataka, 3, etc.; 81. Cf. Ben-NOUP, Introduction, p. 131, et WITDISCH, Buddha's Geburt, p. 33. " Cf. pl. Vet P. Gander, Cat., à l'index

p. 189, s. v. Siva. - Faut-il relever les allusions du Buddha-carita, 1, 93, et x, 3, et les quelques mentions de Maheçvara dans les textes bouddhiques ? Plus important est le fait que Vima Kadphisès se qualifie sur ses monnaies de Mahecvara de même que Héliodore, fils de Dion, sur l'inscription de Besnagar (cf II, p. 34, n. 2), se donne comme Bhagavata. -Notons encore qu'on trouve des images de Vișou et de Çiva jusqu'en Chine (Cuaravves, Mission, pl. CXVI-CXX).

nous sommes un peu plus heureux, si du moins c'est bien lui qu'il faut reconnaître dans un « Héraklès au lion de Némée» de Mathura comme sur une intaille gandharienne ( ). Quant à Candra et Surya, à Kuvèra-Vaigravana et aux Lokapalas, il a déjà été question plus haut de ces divinités en somme inférieures. Restent comme grands dieux Mara, Indra-Cakha et Brahma, c'est-à-due tout juste ceux que nous savons d'autre part pourvus d'un rôle actif dans la légende bouddhique.

Inutile donc d'essayer de ruser plus longtemps avec les textes; et ce serait perdre encore plus notre temps que les suivre dans toutes leurs fantaisies arithmétiques. La prudence nous invite toutefois à prêter une oreille attentive quand les Bouddhistes nous énumèrent sur leurs doigts les vingt-sept étages du paradis en les répartissant systématiquement en trois catégories, à raison de six dans le monde du "désir", de dix-sept(2) dans celui de la "forme", de quatre danscelui de l'a absence de forme ». Ce serait d'ailleurs trop demander que de s'attendre à voir un représentant attitré de chacun des vingt: sept grades de la hiérarchie divine. Tout d'abord les quatre cieux supérieurs, où la forme même est abolie, sont ici hors de cause comme «la région au-dessus du cicl » dont parle Platon dans le Phèdre, elle échappe par définition à l'emprise des arts plastiques Quant aux dix-sept étages immédiatement inférieurs en qui persiste encore quelque apparence sensible, dès le deuxième des quatre degrés entre lesquels la théorie les subdivise, leurs habitants, à en croire leur nom, ne sont plus que des lumières ou des clartés

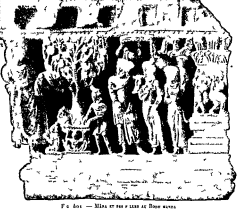
c est probablement de lui qu'il est question dans l'épithèle Krisna-bandhu frequemment appliquée à Mira (voir Lalita vistara et Maharastu, à l'index.)

Octte intaile, ou figure un Vişnu à quaire bras recevant les hommages d'un roi endo-eychte, a été pubblée par A Constvenia, Laier Indo-Scythunas, pl III. a, ou Num Chromote Ser III, vol XIII. pl X, 2 L'Héraklès au hon de Némée est aujourd hut au musée de Calcutta (Ma \*7, Avassor, Cat\*, 1, p 190) kṛṣṇa est d'ailleurs à peine mentionne dans les textes bouddhques

<sup>&</sup>quot;Seulement: 16 dans 1bhidhanmathasangaha, 2 6 (trad dans Warker, Bud dhisin in Translations, p 269), soil 26 en tout on 3: en complant le monde des hommes et les quatre mondes inférieurs Mars vor les références qui suivent



Fig. 400 — a Luonnaus bu Miga Kli ka (ef fig. 194 195) b Mina er ses villes au Bodo navoa (ef fip. 40 ) M sée de Peshawar n. 792 Provenant de Takhts Bahm (1908)



F a 401 — Mina et ses e less au Bodh manda Museum f Folkerkunde Berlin. Hauteu om 30

ainsi les âmes bienheureuses du Dante, à partir d'un certain stade de son paradis, ne sont plus, elles aussi, que des apparitions lumineuses. Si les textes intéressent aux miracles et même au sourire (1) du Maître jusqu'aux dieux Akanişthas, en protique ils s'arrêtent aussitôt après les cieux de Brahma. Toutes les divinités formelles situées au delà sont alors comprises sous le terme général - d'hôtes des Purs séjours (1) n - quelque chose comme ce que nous appellerions les sphères éthérées - et ce sont naturellement ces Guddhâvásas qui assistent le Buddha dans les plus solennelles circonstances de sa vic. Lui-même leur rend visite à son tour, et, grâce à son extraordinaire pouvoir magique, son grand disciple MaudgalyAyana, dans ses tournées à travers les enfers et les cieux, pénètre également jusque-là (5). Mais de pareils exploits ne sont pas le fait de tout le monde. Nous ne pouvons espérer pousser si haut nos ascensions ni dépasser le seuil du monde de la forme. La riddhi d'un saint moine ne va qu'à le conduire jusqu'à ce ciel de Brahma, d'ailleurs si lointain qu'un roc en tombant mettrait quatre mois à atteindre la» terre (1). Ce sera déjà beau si nous réussissons à voir de nos yeux, incarnée sous une forme concrète, la vieille abstraction brahmanique. Songez qu'en temps ordinaire elle est trop subtile pour être visible même à l'œil divin des «Trente-trois» et il faut qu'elle se matérialise pour leur apparaître (5). En revanche les six premiers étages du paradis, du séjour des « Quatre rois» à celui de Mâra. font encore partie de la sphère de nos sens, et par suite du domaine courant de nos artistes. Ils ne nous en ont pas donné, à notre connaissance, de vue d'ensemble comparable à celle de Sânchi (6) :

<sup>(1)</sup> Divyávadána, p. 138, etc. Ce cliché a ete traduit par Bonvous, Introd., p. 202. " Voir notamment Lalita-vistara,

p 396, et Mahavastu, I, p 33 et 208, etc. (3) Mahapadana-sutta, 29 (Rurs Davids, Dialogues, part II, p 39); Mahárastu,

I, p. 33 et surv

p. 126; Alankheyyn-s\* (S B. E, XI, p. 214), Ketaddha-s' (Dialogues, part I, p. 280; Warret, Buddhism in transla-

tions, p 308). 1 13 Janas asabha-s' (Dialogues, part II, p 244)

<sup>( )</sup> Cf La Porte orientale de Sanchi,

<sup>(</sup>dans Annales du Musée Guimet, Bibl de

mais déjà ils nous ont introduit dans le ciel des «Dieux sitisfais» (fig 145) et des «Trente trois» (fig 243) et sils ne nous ont montié, à notie souvenance ni un Yâma ni un Nirmânarut, du moins ils ont fait descendre pour nous sui la teire, outre Brahmâ lui même Indra et Mira

1 la vérité on a dermèrement proposé, 1 la suite de déconvertes nouvelles, didentifier des divinités des «Purs séjouis» sui les scènes qui représentent les préparatifs de l'illumination du Maitre Sur la figure 199 nous avions cru pouvou reconnaitre faute dattribution meilleure le Maga Kâlika et son épouse sous une forme purement humaine (cf 1, p 396) Une réplique exhumée en 1908 par M D B Spooner a fakht i Bahai réduit à néant cette hapo thèse en plaçant sur une frise continue le même groupe à côté et indépendramment de celui des Nagrs (fig 400) Reste donc a trouver pour le premier une interprétation différente Celle des Quddhavisas proposée par M D B Spooner (1) sur la foi d'une mention incidente et banale du Lalita vistara (2) se lieurte malheu reusement aux difficultés que nous venons d'exposer Lors même que le sculpteur aurait tenté de representer des êtres aussi sublimes il naurut jumus en l'impudence de les faire sappuyer si languissamment sui l'épaule d'une femme car outre que les différences de sexe sont entre eux abolies ce sont des saints parmi les dieux (dei arhantas) (3) Il nous faut donc en rabattie Puis le couple na visiblement plus ici cet air de surprise charmée que nous avions en l'illusion de deviner à travers les détériorations de la pierre sur la figure 199 si l'unique personnige masculin conti

et fig 2 (fiçade du jambage froit) Là aussi nous croyons aperce o a sept ème et dern er étage le monde de Brahmâ

D B Spoorea 1 S I Ann Rep 1907-8 p 160 161 o 1 Handbook to the sculptures 1 the Peshawar V seum 1 15 16 et 66 67 (n 792 et cf 787 en haut)

O A propos du scoupeur d'herbess ma s vor à l'index du Lai a l' stara la fréquence et le pe de porté de leur n tervent on To Lefo si faut avouer qui ont censés se moutre une fos s'a m corpss au père du fat r Bud lha et lu adresser une stance (Lai tae stara éd et trad 1 56)

ıl a la tête basse et la penche vers le trône de la Sambodhı ımmınente d'un air beaucoup plus abattu que content; or chicun sait que c'est au seul Mâra que, dans tout l'univers, puisse en un pareil moment convenir pareille attitude de corps et d'âme . Mais pourquoi ratiociner alors qu'il suffit d'ouvrir les yeux? Une autre femme du même groupe porte au haut d'une hampe une enseigne Peu claire à Pêshawar, celle-ci est en revanche parfaitement conservée sur une réplique du musée de Berlin (fig 401) C'est une sorte de dragon marin dont la queue s'entortille sur elle-même confoimément aux procédés habituels de l'école (cf fig 119-125), tandis que de sa gueule pend une guirlande pareille a celles qui décorent le parasol royal qu'élève par derrière une troisième suivante. On ne voit pas bien ce que les sculpteurs pourraient faire de plus pour nous éclairer, et il faudrait y mettre quelque mauvaise volonté pout ne pas reconnaître le dieu «qui a un monstre maiin pour enseigne (1) », c'est à dire Kâma, alias Mâra Ainsi s'explique du même coup et la présence de ses « trois filles » et son accablement sur la figure 400, et le geste de défi de sa main tendue sur la figure 401. Apparemment l'auteur de celle-ci s'était mis en tête de réunir dans le même cadre, par un syncretisme fréquent sur les sculptures et qui n'est pas sans racines dans les textes (°), tous les épisodes préparatoires à la Sambodhi, le don et l'arrangement de l'herbe, l'adoration de la devaté de l'arbre et, comme sur la sigure 200 (cf A. M I, pl 99, 2), l'apparition anticipée de la Terre pour répondre d'avance à la provocation de Mira mais ce qu'il

(1) Makara Letu, ou encore phasa-dhraja (I alita ristara, p 127 1 16) - Pour une réplique se passant de ce laksara. voir encore A S I , Ann Rep 1907-8, [1 XLIV, b, en haut - Faut il rappeler comment le dauphin se trouve souvent associ ( à Lros?

" C'est ainsi que tous ces épisodes tiennent dans les six dernières stances du chant xu et le début du chant aur du Buddha-carsta, sur l'une des versions du Maharastu, II, p 264 Mira assiste a "la Marche à Illiumination", on bien il laisse à peine au Maltre le temps de s'asseoir (thid , p a68), ce n'est quaprès cette premi're afterestion qu'il fait at pel à sen arm e et la lance a lassaut du Bad lha ainsig i da éléd til is haut, I.p fon

nous faut surtout retenir iet, c'est que nous avons encore et toujours affaire à l'un des trois giands dieux que nous venons de nommer.

Mins. — Si l'on veut persister à appeler ce dernier le « Satan bouddlique», du moins il ne faudra pas oublier que, pour nous



Fig. 402 - L'assitt de Mina.

Museum fur Volkerkunde, Berlin. Hauteur om 18

aussi, Lucifer, avant de déchoir à la condition de diable, était le premier et le plus beau de tous les archanges Ainsi Mâra, de l'aveu même des Bouddhistes, est par droit de naissance — droit fondé, à l'indienne, sur les mérites de ses vies antérieures — un deta de très haut rang Inférieur aux Guddhàvásas et à Brahmâ, il est en revanche bien supérieur à Indra même, et léclat de ce dernier s'éclipse devant le sien (1). Suprême souverain de la sphère des plaisirs sensibles, il règne du haut de son trône céleste sur les six premiers étages du ciel, sans parler de la terre et des enfers. Tous ces mondes, c'est lui qui les recrée à mesure qu'il les tue. S'il est Mṛityu (la Mort), il est aussi Kâma (l'Amour), le premier né des dieux. Une stance du Buddha-carita en le désignant prélude déjà à un vers fameux de notre Ronsard (2):

Car l'Amour et la Mort n'est qu'une même chose.

Ici ils se combinent dans un même être. Puissance à la fois productrice et destructrice, c'est la fonction et la raison d'être de Mâra que le monde continue perpétuellement à renaître pour périr à nouveau et recommence sans fin le cycle de l'existence mortelle; et c'est pourquoi il tient qu'en attendant le trépas, «la vie est faite pour être vécue (3) n. Par suite il est l'adversaire naturel du moine qui, jetant l'anathème à l'Amour pour échapper à la mort comme à la vie, «est venu apporter la fin du monde» et ruincr son empire jusque dans ses fondements. On devine à quel point ce rôle d'ennemi du Maître et de la Bonne Loi devait aggraver aux yeux des fidèles le mauvais côté de son équivoque nature : car enfin «s'il bâtit la maison (4) », ce n'est que pour la démolir, et, même quand il se présente comme l'Esprit de vie, il n'est que le masque de la mort : « Chez lui, comme l'a si bien remarqué M. Senart (1), la synthèse du caractère démonique et du caractère divin est justement l'un des traits les plus frappants. » Et en effet cette dualité du tentateur se reflète jusque dans le double aspect des scènes de tentation.

<sup>(1)</sup> Ceci découle de leurs situations respectives et est dit expressément dans le grand Sukháratl-eyúha, 5 20.

O Buddha-carila, xiii, 2; cf. la synonymic de Măra et hâma dans les deux stances d'introduction du Nagananda. — Royalao, Sonnets a Helme, 11, 79 (dernier sers du dernier sonnet).

Padhana-sutta, 1. 11; Lahta-ristara,

p 261, l. 8. Cf. E Windisch, Müra und Buddha, p 4.

<sup>(1)</sup> Jataka, I, p 76, ou Dhammapada, 153-154. Nous faisons allusion aux fameuses stances muses par les textes dans la bouche du Buddha aussitôt après la Sambodhi.

<sup>(&</sup>quot;) Legende du Buddha, 1" edit., p. 220; 2° éd., p. 192.

Nous en avons déjà touché un mot (cf. I, p. 356 et 399). Mais s'il ne nous avait pas échappé que les artistes du Gandhâra ont placé un premier épisode de ce genre au moment même du «Départ de la Maison», nous ne nous étions pas encore aperçu, faute de documents suffisamment explicites, qu'ils avaient également associé Mara et même ses filles aux incidents qui precèdent immédiatement la Sambodhi. Dans les deux cas d'ailleurs, le tentateur use de la manière douce. C'est en séducteur insinuant qu'il se présente au Prédestiné. Ce qu'il lui offre — tel Satan sur la montagne au Fils de Dieu - c'est avant tout, et sans plus de succès, la royauté de ce monde avec les mille jouissances qu'elle comporte. Et le curieux pour nous est de constater comment, en ces sortes d'occasions, le prince des voluptés terrestres nous est plus volontiers représenté sous les apparences d'un grand dieu (fig. 181-182, 199, 400-401), parsois nimbé (sig. 181) ou du moins abrité du parasol (fig. 401), et toujours vêtu du costume de cérémonie des plus hautes castes. C'est en le voyant ausi dans toute la royale splendeur de sa divine nature que nous pouvons comprendre que des êtres aussi lucides que des risis, en apercevant le Bodhisattva assis sous l'arbre de la Première méditation, aient pu se demander s'ils n'étaient pas en présence de Mâra Kâmâdhipati, «le suzerain des Amones (1) n.

Avec l'apparition de son carméer, tout change et la tentation se fait attentat. Mira lui-mème no se distingue plus que par son riche turban d'une bonne partic de la soldatesque démoniaque qu'il rue à l'assaut du Bienlieureux (fig. 201-204 et 402): revêtu de la

s'emoussent en se garmissint de fleurs, peut exploquer que le hâma classique son treste le duce seux flèches fleuriers car on ne comprendrait givère qu'il etil dès ledébut et spontanément decoche des fleurs — Remarquous également sur les figures 183 et ào' et la planche's 27 la forme indicane dels reà double courbure

<sup>0)</sup> Au sujet de ces einq puss se reporter ci-dessus, 1, p. 315, Lahda-eistara, xi, éd. p. 130, tad. p. 119 (ef. Teipression e lak-ddhippthis-etc.) Ailleurs Mara sedutiu-même kâmêçirara (p. 336, 1. 2) "— Notons en passant que la Igon dont, dans les revis et les labloux, ses fleches, au moment d'attendre le Bernbeureux.

200 même cuirasse, il a l'air, au diadème près, d'aussi basse caste

qu'eux (cf. plus haut, II, p. 16). Mais en cela encore nos sculpteurs ne l'ont que traduire d'instinct le sentiment populaire. Cette sois, en esset, Mâra, jetant bas toute seinte, se révèle ouvertement pour ce qu'il est dans l'opinion de la secte, le mortel ennemi du Maître et par suite du salut de l'humanité. Nous ne serions nullement surpris qu'il eût fini par prendre dans nombre de consciences du Nord-Ouest, de l'Inde la place assurément fort relevée, mais néanmoins peu enviable, qu'occupe l'Esprit du Mal dans le dualisme de l'Iran voisin (1). Aussi bien a-t-on pu soupçonner à la base des récits de tentation, tant chrétiens que bouddhiques, un fond d'idées zoroastriennes qui expliquerait justement, en déhois de tout emprunt réciproque, leur indéniable parallélisme. Toujours est-il que l'imagination des fidèles tend visiblement à dépouiller Mara de sa haute dignité divine. Pour nombre de textes il n'est plus qu'un Asura, comme Namuci (2), ou même simplement un Yaksa. Et sans doute ce dernier nom peut à la rigueur être pris dans une acception nullement injurieuse (3). Mais le Milinda-panhà (4) entasse sans ambages sur son compte les plus malsonnantes épithètes, et les plus vieux textes se plaisent déjà à ridiculiser ses efforts toujours infructueux pour vexer ou duper moines ou simples nonnes (5). Il n'y a pas à en douter : pour les disciples du Buddha l'Amour est devenu

le diable.

<sup>(1)</sup> Sur les rapports d'Ahriman et de Yaravas ef F. Cenour, Les Religions orientales dans le Paganisme romain. (Ann du Musée Guimet, Bibl. de rulgarisation, 1. XXIV, p. 185-186) La ressemblance n'est pas moins grande entre Mara et Abriman.

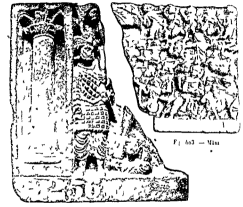
<sup>(1)</sup> Padhana-s, 15; Lalista-custara, éd., p ali, trad , p 225 ; Vahacastu, II, p 238, etc - Austr le type de Mira a t il pu se confondre au Cambodge avec celui de Ravana (el fig 205, et 1,p 406)

<sup>(3)</sup> Mahacastu, II, p 261, 1 11; 240, 16, etc.; mais of Lenn, Manual of Ruddhism, p 59,n. 9, et A. M. Borza, J. A., mai-jum 1906, p. 377.

<sup>(1) 17, 2, 25 (61,</sup> p 156, on trad,

p. 221) (4) Cf Mdra-samyutta et Bhilkunisamuutta, trad dans Wirpisch, Mdra und Buddha, p. 87 et suir., en attendant que Mara, apparemment de guerre las, se'loisse convertir par le moine Upagunta (Daydraddna, p 357 et suiv)

Aussi n'avons nous pas lieu de nous étonner de lui voir, tantôt l'aspect d'un dieu et tantôt celui d'un démon. La première figure rappelle son titre de raia des cieux, la seconde son épithète de Papiman ou Papivan, le «Mauvais» ou «le Pire» Telle est du



Fr 103 Fragment de l'Assaul de Mira Musle de Calcutta (1891) Hauteur o m 34 F. 404 Fragment du Départ de la Ma son (cf fig 181 183) Musée de Lahore nº 256

moins la théorie qui nous paraît se dégager des faits. Dans la pratique, il va de soi qu'il y a souvent contamination des types d'un genre de scène à l'autre; et, pour prévenir tout malentendu, nous nous fusons un devoir dy insister Parfois c'est en grand costume royal et même nimbé qu'il conduit l'armee infernile (fig. 403). dautres fois c'est dès avant la Sambodlii qu'il revêt mal à propos

autre chose en tête que de vouloir le déposséder : à preuve que, lors de la fameuse «visite» (I, p. 494), il daigna lui accorder une prolongation de règne. C'est pourquoi Indra ne songe même plus à l'épnouver ainsi qu'il l'aurait fait si souvent, d'après les récits du Idtala, au cours de ses vies antérieures. S'il intervient encore, c'est qualité de deus ex machina, pour exécuter ses volontés, voire pour prévenir ses désirs. Dans cet office il est d'ailleurs secondé par Brahmà (b). Presque à chaque fois que-le Buddha, «conçoit une pensée mondaine», nous les voyons accourir ensemble afin de la téaliser séance tenante. C'est côte à côte, ainst que nous l'avons constaté, qu'is assistent le Prédestiné au cours des incidents de sa vie dernière, depuis la Nativité jusqu'au Parinirvàna. Bref, ils sont trop étroitement associés pour que nous ne soyons pas obligés de les réunir également dans notre étude.

S'il est raie, en effet, qu'ils soient cités l'un sans l'autre dans les textes, il l'est encore plus qu'ils paraissent isolément sur les bas-reliefs. Et là aussi il semble qu'ils soient traités sur le même pied d'égalité. Ce n'est pas qu'on n'observe entre eux quelques nuances: mais celles ci correspondent à des différences de caractère, non à des distances luérarchiques. C'est uniquement pour mieux répondre à leurs idiosyncrasies que, tour à tour, ils se cèdent courtoisement le pas au gré des événements. Dans le détail, pour des raisons que nous avons déjà déduites (1, p. 302), les sculptures sont forcément plus précises sur ce point que les textes: mais dans le fond elles sont d'accord avec eux (2). Le fougueux Indra se pousse au premier rang pour recevoir dans ses bras l'enfant royal qui pourra devenir aussi bien un Calravartin qu'un Buddha (fig. 152, 154, 158 a, 164a) et occupe la place d'honneur à sa gauche lors des «sept

<sup>(9)</sup> Diviniadana, p. 137, etc. C'est la rune règle», et par suite elle est également valuble pour les Buddhus du passé (cf. 16st., p. 63) — (9) Les observations qui suitent étacet dépé réligées quand nous avoss en le plaisar d'en trouver la confirmation dans la fine analyse que M flars Darins a donnée, d'après les textes pâlis, du caractère de ces deux dieux (Dulogues, part II, p. 255, n. 1, cf. 16sd., p. 294 et suiv.) Nos antieus sont meilleurs psychologues qu'on ne pense.

pas» (fig. 155) et du r bain» (fig. 156 et 157 a). Nême, après que la vocation religieuse l'a emporté, il garde naturellement cette place quand il reçoit le Maître dans son propre ciel (fig. 243) ou reconduit son hôte sur la terre (fig. 264). Au contraire le caractère plus intellectuel de Brahmâ lui a fait réserver la haute main sur les scènes qui appartiennent au cycle de la Bodhi. C'est lui qui tient la gauche du Maître lors de sa marche triomphale vers l'arbre de la science (fig. 294-197) comme quand il s'agit d'obtenir de lui qu'il veuille bien révéler au monde la voie du salut (fig. 212). Avouons toutefois qu'il sersit difficile de rien conclure de leurs places respectives à la tête et au pied du Parinir-Ana de la figure 280. Mais l'important est que nous ayons appris à distinguer ces deux dieux l'un de l'autre au fait qu'Indra est coiffé d'un turban et Brahmâ seulement de son chignon (9).

Cette convention a été déjà trop souvent vérifiée (I, p. 303-304, 389, 423, 484, 538, 563) pour n'être pas considérée comme établie : elle s'explique d'ailleurs de soi. Idéal des penseurs et des ascètes brahmaniques, il était seulement naturel que Brahma fût créé par nos artistes à l'image de ses fidèles; et c'est ce qu'a su faire avec une audace particulièrement heureuse l'auteur de nos figures 155 et 156. Là comme partout, que Brahma revête l'aspect d'un homme fait ou celui d'un jeune étudiant, il porte cette longue chevelure qui lui a valu son surnom de Çıkhin, et son vase à eau n'est autre que l'ustensile attitré des brahmanes anachorètes et de leurs novices (cf. plus bas, p. 254). Au contraire Çakra, l'Indra des Dieux, représente déjà dans le Rig-Vêda le type accompli du noble ksatriya. Il est par excellence le roi du ciel; et du roi oriental il a tous les signes distinctifs, le diadème, le parasol, le palais, les bayadères, et jusqu'à la perpétuelle terreur d'être détrôné. On conçoit donc non moins aisément que - là même où il ne porte pas, comme il fait sur les figures 155, 156,

 $<sup>^{(0)}</sup>$  Cf. encore A VI , pl. 95, ou pour tant les deux dieux n'occupent qu'une place decorative en debors du tableau

157 a et 264, l'attribut spécial du fondre — il continue à se différencier de Brahmit par son muluia royal, lequel prend fié-



Fig. 405 — Le Grand Minicle de Calvier?

Visce de Calcutta Procenant de Lorijan Tangai Hauteur on 45

quemment l'aspect d'une toque (1) tout à fait caractéristique (fig 155-156, 193, 246, 280)

(1) On encore d'un "gobelet", dit M le Prof Geonneper, qui la signale au Tourfan (Idikutschari, p. 36) Cf encore un Indra figuré sur une version ganan't rienne du Civi játaka dans Man, fév 1913, pl B — On remarquera que nous l'identité de chacun des deux acolytes divins. A la vénité, les places respectives d'indra et de Brahma sont parfois interverties d'une stèle a l'autre soit que la tradition sur ce point fût incertaine soit qu'une confusion toujours aisée ait été commise par l'artiste entre la droite et la gauche de la statue centrale et, d'autre part



Fo 406 — Mênes et D'apres une photogre de Calua llaueur on 40 ClANI pl 98

la sauche et la dioite naturellement opposées du spectatuur. Tru dis que les figures 76 et 407-408 sont sur ce point exactement conformes à la lettre du Drydacddna les figures 405 406 sen écartent Mus sur les unes comme sur les autres on construt quau turban très oifévri d'Indra est toujours opposé le chignon d'ail leurs non moins élaboré de Brahmá Malheureusement les mains

200

sont leplus souvent brisées et avec elles disparaissent les attributs. Dans celles même d'Indra nous n'apercevons plus que le sachet dont il a été question tout à l'heure (p. 184-186; cf. fig. 76 et 406; probablement aussi 408). En revanche Brahma est expressément désigné tantôt par un livre en forme de manuscrit sanskrit (fig. 408-409), tantôt par son vase à eau brahmanique (fig. 406-407).

Une identification corroborée par tant de preuves ne saman être suspendue par le simple accident d'une cassure de la stèle. Il est bien clair, par exemple, que si les dalles représentées sur les figures 76 et 408 venaient à être brisées en trois morceaux, les acolytes du Buddha nous fourniraient des images isolées tout à fait analogues à celles des figures 409, 410 et 428. Si le même accident arrivait aux figures 405-407, ce sont les figures 411-412 que nous obtiendrions. Or il n'est pas douteux que de tels groupes n'aient été conçus et traités en grande dimension. Ils étaient alois formés de statues tirées, à raison même de leur taille, de blocs de, pierres distincts, mais (comme il arrive pour les «Mises au tombeaun de notre moyen âge) rapprochées dans une action commune. Nous sommes donc autorisés à poursuivre l'identité de ces personnages, non sculement là où ils commencent à se dégager sur le fond ajouté de la pierre (fig. 76), mais encore là où îls semblent dotés d'une individualité indépendante. Il suffira pour cela que les mêmes détails soient scrupuleusement reproduits des : deux parts Or les figures 409-410 et 428 inclinaient apparemment leur front, comme les assistants de la figure 408, vers l'index de leur main droite ou gauche. En outre, la figure 458 a gardé de son pendant de la figure 76 la façon de replier la jambe droite sur la gauche, tandis que la sandale du pied droit reste vide sur le tabouret (1). Pour compléter par la pensée l'image si mutilée .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> M J Ph Voczi ne s'y est pas trompé (cf Arch Suiv Ind., Ann Rep 1903aussi J I A I.,

de la figure 400 il suffit de jeter les yeux sur le personnage de gauche de la figure 408. Infin sur la figure 410 on retrouve de plus le siège deroun recouvert détosse des figures 76 et 408 et quoigne sous une sorme un peu dissérente le tabouret de lotus de la figure 76. Le role traditionnel que jone dans les représen



ha o7 — Mênesvirr Britsi Musum Haer om 28

même à reconnuire dans les figures 411-412 rien quà l'aspect de leur piédestal et de leur coffure un Buhmato et un Indradétachés de l'ensemble habituel Bret de nos observations il ressort que lout personnige l'aque en grand costume rojal fusant ou

<sup>,</sup> Cl A M I pl 93 (mage plus courtande encore avec le vase à cau) et Buddh

ayant fait partie d'un groupe, qu'il soit assis ou debout, peut avoir été, du moins à l'origine du motif, soit India, s'il porte turban, soit Brahmà, s'il est seulement coiffé de sa chevelure. Nous ne disons pas pour cela qu'il soit toujours l'une ou l'autre de ces divinités — car il faut encore que dans ledit groupe il n'ait eu à jouer que le rôle d'acolyte — ni même que, s'il le fut, il le soit toujours resté.

# \$ III. LES BODIUSATIVAS.

Un esprit trop prompt pourrait en effet conclure hâtivement de ce qui précède, par réaction contre l'abus que la critique curopéenne semble avoir d'abord fait des Bodhisattvas, qu'il n'y a pas au Gandhâra d'image de ces derniers. Même à nous en tenir aux seuls documents iconographiques qui ont déjà passé sous nos yeux, l'erreur serait évidente. Il y a, en effet, des cas nombreux où ce n'est plus le Buddha, mais une figure princière qui occupe le centre du groupe : or ce personnage assis entre deux divinités, qui souvent restent debout, ne peut appartenir qu'à la seule catégorie de laigues qui leur soient hiérarchiquement supérieurs, à savoir les Bodhistatvas. Il en est de même du pseudo-Dieu qui occupe la droite de la série sur la représentation des sept Buddhas du passé (fig. 79 et 457) : le huitième ne peut figurer que l'être destiné à se transformer en Buddha de l'avenir. Enfin, si nous retournons la tête vers les scènes légendaires, que de fois nous avons yu, au cours de ses vies antérieures comme de son existence dernière, le Bodhisattva qui devint Çâkya-munı! Aussi, quand nous rencontrons dans les galeries gréco-bouddhiques de nobles personnages occupant soit le siège central d'un groupe, soit un piédestal nettement isolé (et, dans ce dernier cas, ordinairement illustré de quelque allusion à la légende du Maître), nous avons le droit d'y voir, non pas, comme on l'a cru longtemps, des «rois» ou des «hiérarques» du Bouddhisme, - non pas, comme on

pour ut crone à pusent, de simples dieux, — mus bel et bien des Bodhisattias (i) Toute la question est de savoir lesquels.

Sur ce point, on ne saurait prendie trop de précautions, et la raison en est simple Plastiquement parlant, les Bodhisattires ne sont, comme les appellent poliment les textes, que des «fils de famille» (kula-putra, entendez des regentlemen») Par suite,



Fig. 458 — Mews Sixt Musee le Calcutta Prosenant le Lonyda Tanga Hauteur on 45

comme à l'usige de ses tots et de ses dieux, l'icole ne disposera en leur fiveur que de cet eternel modèle du grand seigneur laique, coille ou non de son tutbau. Nous allons donc forcément retrouver une fois de plus, pour leut confusion et la nôtre, mêmes draperies, mêmes bijoux, même coiffure, même chaussure, voire même type physique. Aussi bien est-ce encore ce type que reprendront tout

de ces statues est due à M le Prof A Gaus senez (B Kuist p 15g ed augl p 182)

<sup>(1)</sup> Les «rois» ou «hiérarques» sont des hypothèses de Cuvinguam et de Fanctissos On sait que la determination

à l'heure les Buddhas, avec lesquels les Bodhisativas ont par définition en commun tous les signes du «grand homme» (cf. plus bas, p. 287): Mais n'anticipons pas, et bornons-nous ici à constater que, de toutes ces marques, la plus apparente, parce que placée en plein visage, est l'espèce de grain de beauté velu qui se trouve, nous dit-on, juste entre les deux sourcils. Par cette ûrnd, comme les textes l'appellent, le Bodhisattva s'apparentera au Buddha, de même que la chrysalide porte déjà tel ou tel stigmate de l'insecte parfait; par elle aussi, il se différenciera donc des divinités ordinaires. Du moins, la conclusion ne sort pas seulement de la logique des choses : elle est encore conforme au système ordinaire de l'école, et nous ne pouvons douter qu'en théorie cette marque frontale n'ait sou ni la seule ligne de démarcation possible entre les images du mahapurusa et du deva, du surhomme et du dieu; encore faut-il tenir compte de l'inadvertance ou de l'oubli toujours possibles du sculpteur, et ainsi cette règle est susceptible de bien des exceptions dans la pratique. Lors même qu'elle eût été constamment observée, elle ne nous fournirait encore qu'une distinction de classe et non d'individus. Mais ce serait évidemment trop demander aux artistes gandhâriens que d'exiger d'eux la création de physionomies caractéristiques à l'intention de chacune des vagues figures du panthéon bouddhique. Ils n'en scront que plus disposés à recourir à des indices de reconnaissance extrinsèques; et, de notre côté, nous n'en devrons être que plus attentifs au langage muet des attributs, des gestes, de la coiffure même de la statue, ou encore du genre de siège sur lequel elle est assise et des symboles figurés sur son piédestal.

Le tévoignée des Écutures. — Nous sentons aussi vivement que personne la regrettable fragilité de ces indices : et, par suite, en l'absence de toute inscription nominative, nous nous attacherons plus étroitement que jamais aux indications des textes. Or nous avons déjà constaté (cf. 1, p. 370), justement chez ceux qui nous ont

le plus construment fourm le commentane du cet des scènes légendaires, une tendance à s'intéresser toujours davantage aux faits et gestes du futur Buddha plutôt qu'à ceux du Buddha accomph. On admettra volontiers que cette concentration croissante de l'intérêt sur la première partie de la vie du Maître préfude déjà au mouvement religieux qui a pris et gardé, dans l'Instoire du Bouddhisme, le nom de Mahdydna, ou, comme on traduit d'ordinaire, de « Grand





I to 4og 410 - Dierx on Bonnistreas (1)

h y 409 Musee du Louie n° 30 Provenant de Ehneki. Hiuteur on 30 Fig. 410 Nusee de Calcutts Provenant de Lory in Tanga Hanteur om 67

Véhicule » Cette voie supérieure, chacun le sait, est celle que choisit le fidèle, candidit à la Bodhi et li úlant de se consacrer au salut de l'huminité entièle, de préference à la curirèle moins noble, embrassée par le moine oisif qui n'aspire qu'au titre de saint (arhat) et ne se soucie que de son propre niridat Bouddhiste, cette conception nouvelle de la morale ne l'est plus, à vrai dire, qu'en ce qu'elle persiste a se modelei sui l'imitation du

Buddha, mais du Buddha avant son illumination, avant même son entrée en religion, au temps de sa jeunesse et de sa vie conjugale, ou encore à l'époque de ses existences antérieures. Si elle ne va pas jusqu'à substituer absolument l'idéal larque à l'idéal monastique, elle exalte du moins - tout comme la Bhagavad-gita l'homme vertueux qui est resté dans le monde aux dépens de celui qui en est sorti. Non contente de revendiquer pour le premier le droit au salut, elle proclame encore la supériorité du procédé qu'il emploie pour l'atteindre et qui ne tend à rien moins qu'à la suprême perfection, poursuivie d'âge en âge, à coup de sacrifices, à travers une série incalculable de renaissances. Pour le guider et le soutenir dans la longue et dure voie où l'engage un vœu solennel, le débutant comptait sur l'intervention et la grâce efficace des Bodhisattvas, ses précurseurs. Déjà voisins du but, ces êtres surnaturels, infétieurs aux seuls Buddhas (que tout de même on n'osait détrôner), passaient pour bien supérieurs aux dieux de la vieille mythologie. Il s'ensuit aussitôt qu'au point de vue extérieur - celui qui, reconnaissons-le à sa honte, intéresse avant tout l'archéologue - «le culte des Bodhisattvas» devint, ainsi que le fait judicieusement remarquer Yi-tsing (Q), la marque distinctive de la «grande doctrine », et qu'enfin ce culte ne pouvait manquer de se traduire aux yeux par le nombre croissant des images du héros laïque dans toute sa gloire.

Des aperçus nouveaux et un vaste champ d'intéressantes conjectures s'ouvrent ainsi devant nous; mais le point délicat est de savoir jusqu'à quel point ces lointaines perspectives rentrent dans le cadte de l'école artistique que nous avons pris à tâche d'étudier. Demandons-nous d'abord ce qu'en pensent les textes. Parmi ceux dont nous avons fait jusqu'à présent un constant usage, il se trouve que le Lalia-tistana, non content de pousser au premier plan de la dévotion la ligure de Siddhârtha (le futur Çâk ya-muni), est aussi le seul qui mentionne les stence de Bodhisativas multiples. Mal heureusement son témoignage nous est a priori suspect. Nous avons déjà eu en ellet l'occasion de remarquer que la tendance à exalter le Bodhisativa aux dépens du Buddha est loin d'être aussi



F o 411 Ata - Bast wi ze fenns

Fi. 1 1 Muse de Colc. an 132 Proenant de Janal Gah (1) Hater om 68 Fig. 413 Mise de Peshanar Provenant de Takht-Baha Haut von 80

marquée sur les monuments gandhâriens qu'elle lest d'uns louviage en question (cf. 1, p. 439), sil nous a déjà paru en avance sur nos bas reliefs comment ne pas se demander sil ne l'est pas également sur nos images? Remarquons d'ailleurs que le Lalia vistara ne nous parle des Bodhisattvas que dans son, préambule. Làmême, il n'en porte le nombre qu'à trente-deux mille (une misère) et n'en nomme que huit, à commencer par Maitrêya. Une pareille modération, à qui se souvient des chiffres extravagants avec lesquels aiment à jongler les textes proprement mahayaniques, démontre assez la timidité d'un premier début. De fait, dans les fragments prakrits ou sanskrits des canons des Mahasanghikas et des Môla-Sarvâstivâdins qui forment le Mahavastu et le Divyavadana, pas plus que dans le canon pâli des Sthaviras, il n'est tonjours question, en dehors des divers avatârs de celui qui fut finalement notre Calya-muni, que de son successeur immédiat, mais encore à venir, Maitrêya. Cette constatation-nous est un avertissement qu'il faudrait de bien fortes raisons pour en reconnaître d'autres que ces deux-là parmi nos statues, ou du moins les plus anciennes d'entre elles. En même temps, elle nous enseigne de toute évidence que le point de départ des spéculations mystiques comme des créations iconographiques postérieures doit être cherché dans la conception et l'image qu'on se faisait de celui qui fut le Bodhi-sattra initial et qui est longtemps resté «le Bodhisattra par excellence (1) n. C'est donc aussi par lui que nous devrons commencer notre étude.

Le rénoignose pes scères légenoures. — Récapitulons d'abord les faits que nous fournit sur son compte l'analyse des bas-reliefs dont nous disposons. Nous nous rappelons l'avoir aperçu, pour commencer, au temps de ses existences antérieures (1, p. 270-289). Si nous remontons le cours de celles-ci, en ne tenant compte que des jataka où il revêt déjà la forme humaine, il s'est d'abord montré à nous sous les espèces du Bodhisattra Çvêtakêtu, au moment où, dans le ciel des Tustas, il s'apprêtait à redescendre une dernière fois sur la terre. Auparavant, il nous est apparu sous le riche cos-

<sup>(1)</sup> L'ttama Bodhisattia (Buddha-eartia, 1, 19)

•tume du noble Viçvantara ou sous le vêtement décorce des recetes Cyâma et Mêgha (alias Sumati ou Sumêdha) Si on laisse de côte

pour linstant létrange com promis du carama-bhavila Bodhisattva toujours confic comme un laique et dejà drapé comme un religieux (fig 145), le futur Çâkya muni sest en somme pré senté sous deux aspects prin cipiux celui de prince ét celui de novice brahmanique C est notamment sous cette dernière forme quapres avon recu la prédiction de Dipankara il est vraiment devenu selon lexpression des textes « une graine de Buddha(1) n en voie de germer Nous aurons a revenir sur les marques extériences du brahmaearın (ef p 253) mais déià nous pouvons en retenir une qui n'est pas sans importance au point de vue iconographique Plusicurs images du Bodhisattva prin cier tiennent en effet un flacon en forme dalabas-



to 4.3

Le Rom at Soo late (ff 3-176).

We ed Phanar

Promand Sahre-Pahlol Hau rom

Done an phanar d berkenbarg Sarer

tron et cet attribut n'n pas peu exerce la sagacite des aichéologues. La première idee, en le voy int aux mains de l'hériter presomptif 918

des Çâkyas, fut de le prendre pour une sorte de sainte ampoule : : cette conjecture est en complet désaccord avec les rites des Indiens, chez qui l'abhiseka ou sacre royal n'est pas fait d'une onction d'huile, mais d'une copieuse douche d'eau claire (1). Une autre hypothèse, fondée sur l'analogie des vases d'ambroisie que portent les divinités de Sânchi (2), ne nous paraît pas davantage trouver ici son application, puisque nous n'avons pas affaire à un dieu. Heureusement les usages de l'école parlent assez haut et clair pour nous tirer d'incertitude. Ce flacon symbolique, tantôt pansu et lourd à l'indienne, tantôt estilé à la grecque, nous le voyons constamment à la main de Brahmå (fig. 155, 406, 407) et des ascètes brahmaniques, jeunes et vicux (fig. 139-141, 151, 430-433). Quelque élégant qu'il puisse être, ce n'est jamais qu'un hamandalu, le vase où le religieux doit conserver son eau, s'il veut boire; car, consentirait-il lui-même à emprunter celui d'un autre qu'il ne trouverait pas un Hindou de caste pour lui prêter le sien (cf. p. 245). Seul ustensile absolument indispensable que le parierajala, en renouçant à tous les biens de. ce monde, emporte encore avec lui, on conçoit que ce flacon soit devenu et resté l'emblème caractéristique de celui qui a embrassé la vie contemplative. Dans la main du Bodhisattva princier, s'il a un sens, il fait apparemment pressentir sa suture entrée en religion : dans celle du brahmacárin il signific surement que celui-ci a déjà prononcé ses vœux de jeune clerc.

Mais si ce détail, qui remonte jusqu'à l'aurore du Bodhisattva, est bon à retenir, il va de soi que, de toutes ses incarnations, la plus importante aux yeux des fidèles est la dernière, celle où, né dans la noble maison des Calkyas, il reçut le nom de Siddhartha, c'est-à-dite Prospère. Bien souvent nous l'avons déjà rencontré dans tous ses atours de prince royal, tantôt la tête nue à l'intérieur

<sup>(1)</sup> Voyez Ajantá, pl. 7 et 75. Cette contume indienne a encore été observée au Cambodge fors du sacre du roi sctuellement régnant

p 353, Porte orientale de Sanchi (Bibl de tulgarisation du Musée Guimet, l XXIV), p. 200, et ici même, l, p. 281-283.

de ses appartements (fig. 178-180, 447), et tantôt la tête couverte comme au moment de sa décisive sortie de la maison (fig. 181-182). Il convient d'insister surfout sur les deux circonstances où s'est le mieux affirmé son caractère d'être prédestiné à l'illumination. L'une est cette «Première Méditation» où la tradition se plaisait à reconnaître, en même temps que l'annonce, la pieuve de sa vocation. Aux exemples que nous avons déjà publiés



1sc hid - Mine executace Musee de Lalcuits Procesant du Saut Largeur ous s'i

(fig. 175-176; cf. 353), il suffira d'ajouter la figure 413, où le motif achève de se transformer en statue sans perdre pour cefa le lakana du laboureur ni même l'ombrage de l'arbre. En revanche, distrait par les jeux et les fêtes du mariage, nous n'avons pas suffisamment prêté attention à la seconde de ces scènes, en depit du grand nombre des répliques qui en attestent la popularité. Nous l'avons notamment méconnue sur la figure 146b, qui la place anssitét après la Naturié, en sautant toutes les scènes intermédiaires

de l'enfance et de la jeunesse. Il s'agit de ce samcodana (1), de cette rmstigation » à quitter le monde, que les dieux adressèrent au Bodhisattva en un moment des plus critiques: une nuit de plus, et, celui-ci se réveillant empereur, notre monde était privé de Buddha. La situation était donc non moins grave qu'après la Bodhi, quand le Maître faillit se refuser à prêcher sa doctrine (I, p. 420); et c'est pourquoi, par un rapprochement qui s'imposait aux ciscaux des praticiens comme aux consciences des fidèles, le sancodana est le pendant naturel de l'adhyesana, l'« Instigation » au Départ de la «Sollicitation» au Prêche. On comprend encore comment l'un et l'autre motif ont été vite concus sous forme de triades décoratives, alternant sur la même frise ou stèle (fig. 47, 347, peut-être 215 cf. A. M. I., pl. 102, 4), et nous avons vu bientôt les donateurs paraître d'abord incidemment (fig. 479), puis prendre aux côtés du candidat à la Bodhi comme à ceux du Buddha parfait la place des divinités orantes (fig. 347-348).

Pour l'instant, notre soin le plus pres-ant doit être de considérer l'aspect extérieur du Bodhisattva à l'occasion de ces deux crises morales. Nous ne serons pas autrement surpris de relever chez lui une légère différence d'attitude et de costume, selon que nous le surprenons à l'éveil de sa vocation ou à l'heure des résolutions décisives. Dans les deux cas il est assis avec les jambes croisées à l'indienne. Lors de sa première transe extatique, ses mains tombent superposées dans son giron, la paume en dessus, selon le geste consacré de la méditation; en même temps, comme la scène est censée avoir lieu en plein air, le prince est régulièrement coiffé de son turban (fig. 176, 353, 413). Au contraire l'autre épisode se passe à l'intérieur du palais, et par suite le Bodhisattva 3 garde la tête découverte; n'étant pas cette fois perdu dans son rève, il convient de plus qu'il lève la main droite à l'adresse de ses interlocuteurs, dans ce vague geste d'accueil et d'assentiment que

<sup>(1)</sup> Il en a déjà été touché uti mot ci-dessus, II, p 88

nous avons vu si souvent au Maître (cf. I, p. 5:6 et voir notamment fig. 2:2), cependant que de la main gauche il tient le vase à eau, annonciateur de sa destinée (fig. 164 b, 348, 459 c, 479). Telle est





Fig. 'a 15 'a 10 .... Les deux store de Bodniestra, arec 00 3145 Terris Fig. 4x5. D'oprès une photographie du Musee de Calcutta Fig. 4x6. Musee de Pesheway. Provenant de Sabri-Bahlol, Hauteur. 1 m Go.

du moins la règle ordinaire, et apparemment originale, de l'école dans ces compositions : mais il était inévitable que d'un motif a l'autre il se produisit des contaminations (1), d'autant que de son

<sup>9</sup> Sur la figure 489, originaire de Mathurá il semble même qu'on ait ajoute

côté Te Buddha de l'adhyesaṇa a souvent, lui aussi, ses mains réunies dans le geste de la méditation (fig. 213). On ne s'étonnera donc pas qu'on ait parfois figuré le Bodhisattva du samcodana coissé et méditant (fig. 347 a (1) et 4 1 4) : et de même nous ne serions nullement surpris de voir sortir de terre une Première Méditation dont le héros aurait entre les doigts le kamandalu ou le lotus pendant qui en prend parsois la place (cf. fig. 427). Peu nous importe ici. Ce qu'il faut surtout retenir, et la conclusion qui découle inéluctablement de tout ce qui précède, c'est qu'il n'y a pas de statue gandhârienne du Bodhisattva qui ne puisse être à la rigueur rapportée à l'héritier présomptif des Çâkyas. Qu'elle soit assise ou debout, en méditation ou en conversation, avec ou sans turban, porteuse ou non du vase à eau, il n'est aucune de ces idoles princières qui n'ait son prototype dans quelque scène figuiée de la jeunesse de Câkya-muni. Si nombreuses et variées qu'aient pu être plus tard leurs attributions spéciales, un fait reste acquis : c'est que sur les bas-reliefs légendan es du Gandhâra nous avons déjà rencontré le modèle de presque toutes, sinon de toutes les images de Bodhisattvas que connaisse l'école.

Témotevace des motifs décontries. — Tandis que leur témoignage bénéficie ainsi en entier au compte de Siddhårtha, celui des motifs décoratifs n'est pas moins péremptoire en faveur de Maitièya. Il va de soi que nous ne pouvions guère en attendie d'autre sui ce dernier. Comme sa légende, en dépit des nombreuses prédictions qui la concernent, est, par définition, le secret de l'avenir, il serait prématuré de vouloir qu'elle fût déjà représentée sui les bas-reliefs. Ce que nous savons de plus sûr à son endroit, en ce sens que tous les textes sont unanimes à l'affitmer, c'est que ce «Messie» du

au roi Quidhodana et aux risis de la Première Méditation les deux dieux de Illustigation, après quoi l'artiste a fait joindre les mains a tout le monde (1) Sur cette image, il y a eu en plus contamination de l'arbre de la l'remière Meditation, pour fure pendant à celui de l'adhyceana



F c 417 — Le Bodusarres S donistres (?) Musés de Lahore, n° 6 Trouce près de Roogram (?) Hauteur 1 m 30

Bouddhisme doit succéder un jour à \*notre Çâkya-muni, \*tout comme celui-ci a continué la lignée spirituelle des Buddhas antéricurs. Mais à côté de ces listes de noms, nous avons des alignements d'images vraisemblablement rangées dans le même ordre. L'une de ces séries, représentée sur les figures 77 (soubassement) et 457, est particulièrement topique. A la suite des sept Buddhas qui - leur nombre l'indique suffisamment pour un peuple et une secte aussi épris de catégories numériques — ne peuvent être que Câlya-muni et ses six prédécesseurs immédiats, nous apercevons un Bodhisattva qui ne saurait être à son tour que le futur et ultime Prédestiné de notre âge du monde, à savoir Maitrêya. Or ce dernier (sur la figure 77, à demi tourné vers les donateurs avec un air de bienveillance qui ne sait que justifier son nom) est de ce type «au chignon et au vase » que nous connaissons bien pour l'avoir déjà vu à Brahmå (cf.II, p. 204 et suiv.) et au Bodhisattva du samcodana (fig. 164 b, etc.).

Cette donnée iconographique, dont nos études sont redevables à M. le Prof. A. Grunwedel (1), est aussi sûre que précieuse. Aussi ne craindrons-nous pas le moins du monde d'en affaiblir la solidité si nous en tirons aussitôt quelques corollaires que l'état actuel des monuments laisse encore hypothétiques. C'est afisi que nous sommes invinciblement portés à retrouver Maitrèya au beau milieu de la frise d'icones de la figure 134, bien que sa main dioite et le flacon de sa main gauche aient été brisés. Autant qu'on en peut juger d'après le fragment conservé, les huit personnages des figures 77 et 457 défilaient également ici, raugés quatre par quatre (quatre Buddhas, puis trois Buddhas et un Bodhisattva) dans chaque intervalle de pilastres. Sur la figure 135, ce sont des Bodhisattvas, que nous trouvons alignés coude à coude, autant que pouvait en contenir le pourtour du stopa qu'ils décoraient. Mais nous sommes irrésistiblement conduits à admettre qu'ils faisaient pendant au groupe con-

<sup>(1)</sup> B Kunst, p 165-165; él angl., p 188

sacré des Buddhas et se suivaient aussi huit pur huit, sept d'une espèce et un seul d'une autre. Nous croyons en voir la preuve dans l'intervention, au milieu de Bodhisattvas tous indistinctement

enturbannés, d'un unique type au chignon et au vase, dont la réapparition pénodique devait rythmer l'alternance des séries. Le hasard seul aurait fait que nous ayons conservé au musée de Labore la 'fin d'un groupe et le commencement d'un autre, si bien que Maitreya tonibe cette fois encore au milieu du fragment. En tont cas l'on ne saurait raisonnablement contester que nons devions, ici comme là, le reconnaître à son chignon et à son vase • et cette constatation crée à son tour une présomption très forte en faveur de l'attribution au même personnage de toutes les statues du même type (fig. 4:8-420).



Pro. 118
La Rosaustria Mantelio
Morre de Calin a
Hances an of

une fois de plus pour les Bodhis illes comme pour les dieux, les ritistes gradhâtiens ne dispositent toujours que de le ur eternel type du grund seigneur luque en tenue de ville ou dappartement (fig. 615-616). La même contriste que nous avons dejà relevé entre Calaret Brahmil devait donc être foice ment etéchte. La cet Brahmil devait donc être foice ment etéchte. La cet brahmil devait donc être foice ment etéchte. La cette de Brahmil devait donc être foice ment etéchte la lun le port de turban, il était mentable que l'autre adopt it comme signe distinctif le chignon avec lordin ure accompagnement du l'amandalu.

Que le choix fût rinsi des plus restreints et que d'ulleurs il fallût choisii, personne ne songeri i k contester. Font au plus un espiil cutique pourrut encore demander les musons des preferences de nos sculpteurs. Cur, unfin, on napercost pas à première vue pourquoi l'un des types plutôt que l'antre est cehu l'eelui-ci ou à celui là des deux Bodhisattvas. Si le «Prospere» fut jadis un prince royal dans la famille des ÇAkyas de «Bienveillant» est a present un dicu dans le ciel des Tusitas or nous avons dù noter des l'aborde (II p 176) qua ucune difference appreciable ne se marque entre un dera ou un roi - C'est ici qu'echte dans tout son jour le locique intérieure de l'école en même temps que son intime familiarite nec la doctrine Les raisons de son choix demandiez vous ? Elle les donnera si on l'interroge Vous n'ignorez pas que les Bodhisattivas ne renaissent pour la dernière fois sur la terre que dans des familles de brahmanes ou de l'satriya et que Siddh'i tha a élu cette dermère easte parce qu'elle était de son temps celle à qui s'attrehait le plus de considération (1) Sachez quau contraire bien que pour la mome raison Mutreya doit renaitre dans la caste brahmanique comme fils du brahmane Brahmayus et de la brahmine Brahma vati (2) Il suffit et nous n avons pas à chercher plus loin Au grand seigneur que sut le premier, tout comme à Çakra le roi des dieux

Cf Lal a v stara III éd p 20 Lal p 2 Tel est du n o ns lav s des Sarvást v ld ns ef D v ja ada a 1 60 et H UAN TSA G Pec II p 47 Dans in aute prissage o i Ma trèya est censo descendre miraculeusement sur la terre pour fabr quer une i n'ige à la ressemblance de Càkya mun (b l II p 120) c est en core sous la forme d un brahmane les artistes assigneront donc de préférence la pompe du costume royal, diadème compris; quant au second, sus veulent rester conséquents avec eux-mêmes, ils lui attribueront sans plus de façons



to the tre - Miss envenier

l y Seg. — Merce de Lavere, nº a. Procenance in ionne Heating. o m. 21. For Sea. on Marce da Lavere, nº as. Procenant de SUSEL Carbs. Hausing... o m. ga deux Bodhusativas, cessant d'être le sosie l'un de l'autre, sont désormais succeptibles de fournir matière, selon le gré des donateurs, y des images individui lles

Le Bodhisattia Siddistria — Il de nous reste plus qu'à suivre docilement ces indications iconographiques dans l'identification des statues isolées qui, n'étant plus des dieux (cf. II, p. 209.), de



Fig. 421 — Mine personnier

Music de Lahore n° 569

Procenant de Kharkt

Bauteur om 70

peuvent être que des Bodhisattvas Pour commencer nous devrions inscrite avec confirfice le nom de Suldhartha an dessous de celles qui nous montrent un rankumara, turban en tête, dans toute sa splendeur (pl I et fig 417) Aussi bien est ce dans ce pompeux équipage que le Bodhisattva par excellence a quitté sa ville natale dans la nuit du jour où il devnit à jamais dépouiller ses parures princières (cf fig 181-187) et ainsi tout conspire pour qu'il nous soit resté dans les yeux et s'évoque spon tanément à notre imagination sous ce costume de cérémonie Tres analogues devaient être, en tenant compte de la différence locale des styles, les « images

du prince royal » — véritables idoles places dans des chapelles — que Hiuan-tsang mentionne à l'occasion de sa visite aux ruines de Kapilavastu (<sup>1)</sup> Malgré tout, nous ne pouvons nous empêcher de rester sur la réserve Il faut prendre garde, par exemple, que Siddhârtha avait déjà eu dans Viçvantara, pour ne pas remonter plus haut, un véritable double Aussi, quand nous savons de source certuine que telle statue (et cest le cas de celle du Louvre sur la

planche I) provient d'un des couvents qui perpétuaient aux environs de Shàhbàz Garhì la mémoire du plus généreux des princes, il devient difficile d'affirmer qu'elle ne représente pas justement cette incornation du Bodhisattva Et de même que Siddhartha a ainsi dans le passé des reflets anticipés de lui-même, son précédent



Musée du Louvre, n° 23 Provenant du Sadt. Hauteur o m

avatar — si l'on peut employer cette expression — a egalement à l'heure présente, dans le même ciel des dieux Tustas un pendant exactement parcil à lui l'atre. Coétalètu et Mairèva rien, sauf le contexte du sulpa de Sikri ne nous a precedemment permis de choisir (fig. 140), et cette raison même de choix

nous manque devant tel piédestal isolé de Lahore (fig. 34g) où le lotus souligne encore, en dépit du voisinage des donateurs, la résidence divine du Bodhisattya (0.

L'impossibilité matérielle où se trouvait l'école, à raison de lalimitation de ses moyens d'expression, d'éviter ces confusions, explique pour une part que le type du Bodhisattva Siddhartha n'ait guère prospéré en dehors des scènes de sa légende. En tout cas il est certain qu'il n'a pas fourni une carrière iconographique bien longue ni bien fructueuse. Du moins nous ne voyons pas que, dans la mythologie postérieure, aussi bien au Magadha (2) qu'au Tibet, il en soit le moins du monde question. A toutes ses qualités, il joignait en effet aux yeux des fidèles le tort grave de n'être plus vivant. Plastiquement parlant, il a cessé d'exister au lendemain même du "Grand départ", dès qu'il a en quitté son costume laïque (cf. 1, p. 370). Au point de vue théologique, il est mort au matin même de la Bodhi, à l'instant précis où il a senti éclore en lui, avec l'avènement de l'Illumination, le Buddha dont il était en restation depuis tant de siècles. Et en vérité c'est de toutes les manières qu'on peut dire de lui qu'il n'a fleuri que pour mourir. C'est en lui que nous avons tout à l'heure trouvé le modèle primordial et la souche commune de tous les Bodhisattvas postérieurs; et, à présent que nous cherchons à son tour son image, nous ne la rencontrons plus, ou à peine, comme si le germe, après avoir proliféré sur les bas-reliefs, s'était desséché en donnant naissance à la floraison des statues.

LE BODIUSATTVA MAITRÉVA. — Le premier Bodhisattva vivant qui le remplaça dans la dévotion populaire fut — tous les textes en sont d'accord — Maitrèya. Conformément à la règle, l'un des Buddhas

<sup>(1)</sup> Cf. Sukhdvati-vyúka, \$41 (éd., p. 65).
(2) On sait la faveur dont a joui la dévotion \$\mathbf{I}\$ Image du Vajråsana, qui représentait le \(\sigma\) Bodhisativa au moment

où il allait devenir Buddha»: mais elle le représentait déjà sous les traits d'un Buddha (cf. plus haut, I. p. 370, et plus bas, p. 321).

di passé, Ratnicikhin, la prédit de temps immémorial0, et Cakya-muni lui-même a, en la racontant, confirme cette prédic-



I'10 493 — Mewe personnene(2)

Musec de Ferhanar Fronenant de Schre-Pihlot

Disprès une plotogr de l'Ar beologi al Surrey

tion On montrait près de Bénarès le lieu ou elle avant ét. énoncée, et les générations postérieures tenaient même, par une confusion presque inévitable, que Maitrèya l'avait reçue en ce lieu de la

<sup>(1)</sup> Die jag ida ia, p 66 Bodhisatteanadana-kali alata, 17

bouche du dernier Buddha(1). Nos textes usuels he connaissent rien de pareil. Le Lalita-ristara nous montre seulement, dans un passage a nos yeux fort suspect, le futur Cakya-muni, au moment de sa suprême descente sur la terre, sacrant de sa main son successeur :. « et, ayant enlevé de sa tête le turban dont elle était couronnée, ıl le plaça sur la tête de Maitrêya (2) n. Aussi bien ce dernier deviait-il avoir normalement l'aspect d'un deva du ciel des Tusitas (cf. fig. 145). La nécessité de le distinguer expressément pour répondre aux pieuses exigences et satisfaire aux commandes des . fidèles en a, comme nous venons de voir, décidé autrement. Encore l'ingémosité des artistes n'a-t-elle pu aller plus loin que d'attribuer au futur brahmane les attributs de Brahma seuls l'isolement de l'image et le caractère particulier du piédestal empêchent la confusion avec cette dermère divinité. C'est ainsi que sur les figures 418-420 l'analogie des figures 77 et 457 nous fait en définitive reconnaître Maitrêya, grâce à son chignon plus ou moins emperlé et à son flacon plus ou moins ciselé. La garantie est même si forte que nous ne nous sentons pas arrêté par le fait que sur le socle de la figure 418 nous retrouvons, comme tout à l'heure sur celui des images de Siddhârtha (ou de Viçvantara), l'adoration du vase à aumônes du Buddha (pl. I et fig. 417). Viendra-t-on dire en effet que cette indication ne peut pas être l'effet d'une habitude machinale de l'artiste et qu'elle doit recéler une intention? Ou'à cela ne tienne d'après une tradition dont Fa-hien s'est fait l'écho, le pâtra de Câkya-muni doit un jour servir à Maiti êya (3). Comme un pas dans cette voie en entraîne un autre, il nous est des lors bien diffiche de ne pas ranger sous le même nom

<sup>(1)</sup> Of Fa-BIEN, trad BEAL, p EXVIII, et HICAN-TSANG, Rec , II, p 46-47. Ce qui met le comble à la confusion, c'est que Hivay TSANG paraît citer à Lappui du fait le témoignige du Lotus de la Bonne Los, lequel place la scène au Pic du Vautour (trad Bunvour, p 15, 18 et 186).

<sup>(1)</sup> Lalita vistara, éd ,p 39,1 2-4 · lire probablement patta maulim - M S Lévi me confirme que cet episode n'est mentionné dans aucune des deux traductions chinoises du Lalita vistara. Ce servit donc une interpolation tardive

<sup>(3)</sup> Trad Brat , p LXXVIII

les mêmes images, quand elles se presentent assises au hen dêtre debout (fig 4a1 4a2), et enfin parmi les figures assises — dont te nombre est relativement considérable, — nous ne voyons pas que, dans une iconographie encore si peu fivée, on puisse fonder une difference d'identité sur le fait que l'artiste, au gré de ses souvenirs ou de sa fantaisie, leur a attribué tel geste ou telle



F a 425 — Même per o vice (†) Muses de Pe lacrar Provena e de Sahrs Bahlol A S I A = Rep. 305 307 p. XXXII b

manière de rassemblei leurs cheveux. Peu importe cioyons-nous que la dextre se lève avec bienveillance (fig. 421) ou que les deux mains se superposent en méditation (fig. 422) tant que l'une delles au moins tient le vase et de même tant que la tête reste découverte, la forme du chignon compte peu. Si celui de la figure 421 par exemple rappelle de très près celui du dieu Çiva sur les

monaries de Brzodeo ou Vasudêva(\*) (pl. V., 16), frindis que celui de la figure 422 procede directement du nœud de cheveux de l'Apollon du Belvédère, nous ne nous croyons pas autorisés pour l'instant à cherchei dans ces divergences de détul autre chose que des renseignements intéressant l'Instone de l'art, quant a l'identification foncière du personnage, elle n'en priaît pra affectée

Si sar que soit le témoignage de nos monuments, nous devons constater qu'il se relie assez un lavec celui de l'iconographie posténeure car, à la différence de ce qui se passe pour Siddhartha, dont la personnalité tout de suite s'efface et nous échappe, nous pouvons suivie l'image de Maitieya dans l'intérieur et même au-delà des frontières de l'Inde Assurément les deux traits principaux que nous venons de noter ne sont pas entièrement perdusjusqu'au bout il est reste jaid-mul uin, «porteur d'un chignon en guise de tiaten, et parfois, dans le bassin du Gange (fig 496 et 497) comme dans la Haute-Asie, sa main gauche continue à tenu le vase à eau, bien que le lamandalu soit loin de lui être un attribut constant et spécialement réservé (1) Mais d'ordinaire les mains finissent par se réunir dans la mudri de l'enseignement. On pourrait retrouver déjà ce geste sur une nouvelle image de Sahii-Bahlol (fig. 423), où un vase de grandes proportions semble souligner sur le prédestal l'identification de Martréya, et encore, à l'i grande ngueur, sur la figure 424 Mais ou bien tout ce qui piécède n'a plus de sens, ou bien cette dei mère designation ne sau rait être valable pour les Bodhisattvas enseignants, mais enturbannés, des figures 425 426 Pourtant la façon dont le second croise les jambes à la hauteur des chevilles serait dans les anciennes sculptures bouddhiques de la Chine (3) la marque caractéristique

<sup>()</sup> P GARDNER Cat, pl XXIV, 10 11 V SHITH Cat, pl XIII, 8 (1) Arch Surv Ind, Ann Rep 1904-5, pl XXVIIId, Iconogr bouddh, I pl VI 1

et II, p 16 et 48, Grunweder B. Aunst, fg 92 93, éd angl, fig 134 135, My-tlologie du Bouddhisme, fig 98 101, etc. [9] Voir Charances Mission, pl 134

de Maitrèya (fig. 540). Autre remarque curieuse: la seur blanche au cœur d'or, aux pétales hélicoïdaux, à l'odeur suave, du fran-



l'16. 495. - Boduistresa à teneau, exseicuter. British Museum. Houleur : o m. 30.

gipanier (ndga-puspa – Michelia champaka), qui était déjà à Sânchi et est redevenue au Konkan comme au Bengale, au Népal comme à Java, sa principale caractéristique, reste un élément inconnu à

138. nº 247-251; cf. Gaerweder, Idikutschari, pl. XVIII, 1, ct le n° 1981 dn musée de Péshawar (d'après D. B. Srooven, Handbook, p. 76). l'école du Gandhâra(1). La spécialisation de cette fleur serait une objection insurmontable à toute tentative d'identifier avec Maitrêya les porteurs de lotus rose (padma) des figures 410 et 427-428: et pourtant les artistes japonais ont mis la pose mélancolique et pensive de ce dernier, le coude appuyé sur l'un de ses genoux relevés et la tête appuyée sur l'index de la main droite (cf. fig. 76 et 408), au compte de leur Mirokou(2) (fig. 548; cf. fig. 540).

AUTRES BODIISATTVAS. - Nous ne sommes pas au bout de nos perplexités. Alors qu'elles nous assaillent en si grand nombre à propos du seul Bodhisattva vivant dont la présence au Gandhâra soit certaine, qu'adviendra-t-il quand nous prétendrons en retrouver d'autres parmi les statues qui restent à identifier? Et d'autre part, comment ne pas céder à la tentation de chercher dans la foule au moins ceux dont le culte fut le plus florissant auprès des générations postérieures ? Malheureusement pour ce séduisant dessein, nous avons eu beau regarder, nous n'avons nulle part aperçu les attributs ou les montures(3) caractéristiques, ni par. suite, aucune preuve péremptoire de l'identité d'un Bodhisattya mahayanique. A la vérité, nous avons vu le lotus remplacer - et avec quelle aisance! - le flacon, dont il a sensiblement la forme, dans la main du Bodhisattva méditant (fig. 427(4)) ou seulement pensif (fig. 410, 428): décréterons-nous aussitôt qu'il est déjà l'indice d'Avalokitecvara(5) dit le Padmapāņi, a celui qui tient un lotus à la main »? Assurément, tien ne nous en empêche; le pis est que

(9) Cf. Microv. Chefe-d'œucre d'art japo-

<sup>(</sup>i) Cf. Porto orientale de Sánchi (Rbl de rulgarisation du Muse Guimet, 1, XXIV), p 196 et 221; Iconogr. boudhlipe, 1, pl. VI, 1, et fig. 14; II, p. 16 et 48; Bianckitch Ivashi, Antiquarian Remains at Sopard (Surphraka), dans J. Bombay Branch R. A. S., XV, 1881-2, pl. V; B. E. F. E.-O., VI, 1909, p. 57.

<sup>(3)</sup> Pourtant l'éléphant de Samantabhadra est déjà noté dans le Lotus de la Bonne Loi, xxx; éd p. 475.

<sup>(9)</sup> Signalons des figures toutes pareilles dans A S I, Ann. Rep. 1907/8, pl. 2171 bet aux musées de Bombay et New-York.

<sup>(1)</sup> Nous regrettons de ne pouvoir accepter la thèse de M.S. D'Ousessous sur la présence d'Avalokatégyara au Gandhára (1 ostocnyja Zametki, 1895, p. 362-363)

rten ne nous y autorise non plus. Un fâcheux hasard veut justement que l'urna, marque essentielle du Bodhisativa, semble manquer au front de la figure 428 Admettons que ce soit un oubli, il



† 0 556 — Le nine ass 5 h Leceorderie Muses de Peshawar Provincial de Schre-Pahld Dapele une phoner de l'Archeologied Surier

resteencore qu'elle est coifice d'un turban or plus tard, As aloks tègnara, tout comme Maitrèva dont il emprunte souvent le vase à cau, en a d'autre tiare que son chignons et ne manque jamais d'y insérer la figurine du Bud iba Amittibla I e turban princier du type de Siddhartha irait beaucoup mieux, dans le système de l'école, à Mañjuçri qui est appelé Lundra-bhita, ce que nous traduirions volontiers par «prince de naissance»: mais le simple geste de l'enseignement, si bien qu'il lui convienne, ne nous permet pas, en l'absence du lion, du glaive et du livre, de lui attribuer les figures 425-426 autrement que par un décret de notre bon plaisir. Il faut en prendre notre parti et avouer que l'art gréco-bouddhique est encore loin d'avoir élaboré les formules compliquées et précises de l'iconographie postérieure. Assurément nous y trouvons déjà l'amorce des procédés qui ont plus tard servi à différencier entre eux les grands Bodhisattvas : c'est, à n'en pas douter, le lotus rose de Padmapāṇi que les figures 410 et 427-428 portent, épanoui ou non, à la main; et le personnage de gauche de la figure 408 (cf. fig. 409) tient déjà le livre (en forme de manuscrit indien sur feuilles de palmier) qui sera l'un des attributs caractéristiques de Manjueri : mais c'est là tout ce que nous pouvons affirmer; et, au bout du compte, nous n'avons aucune raison décisive

celle des compilateurs du Mahdiastu et du Lalita-vistara.

Est-ce à dire que ces derniers ouvrages ignorent l'existence et même la pluralité des Bodhisattras vivants? Qui pourrait le soutenir, alors que dès le début le premier nous expose avec complaisance les dix étages (bhúmi) qu'ils ont à gravir sur l'échelle de la perfection et que le second les donne par milliers pour auditeurs au Buddha (1)? De même que ces recueils contiennent déjà le germe d'où sortira le culte fantasmagorique du Mahâŋâna, de même nous trouvons sur nos monuments des indices certains du prochain foisonnement de l'iconographie. Aussi bien la notion de la multiplicité des Bodhisattras ne devait-elle pas naître forcément de leur présence simultanée sur des frises du genre de celles que

de croire que les noms de Mañjuçtî et d'Avalokitêçvara n'étaient pas aussi éttangets à la pensée des premiers sculpteurs indo-grecs qu'à

<sup>()</sup> Cf. aussi Mahacustu, II, p 393, 1 17.

représente la figure 135? Si lon se rappell comment des types d'Indra et de Brahma nous avons déjà su sortii ceux de Siddhartha et de Maitrèya il est impossible de croire que le mouvementse soit



r a 427 - Boddisarria neditert arec corts Brit in Huseum Hauteur : om 32

arrèté l'a Non seulement le premier de ceux-ci dut promptement céder la légitime propriéte de ses inages à un «Grand Lire» encor avant mus lous deux »c. prètèrent à leur lour (râce à de menues differenci tions de gestes et d'attribut», à la création d'idoles sœurs parfaitement oubliés depuis. Il est foit à craindie que nous ne réussissions pas à soitir de cet embarias tant que des inscriptions ne seront pas venues nous apporter des certitudes. En attendant que ce faible espoir se réalise, nous pouvons encore espérei quelques



Fio Ang - Boddingartel avec riscouve de Bodding dans le tunean Munice de Pediamor Protenant de Sabre-Bahlon Duprès une photograph e de l'Artheological Survey

éclairerssements nouveaux des recherches plus méthodiques qui se poursuivent à l'heure actuelle, au cas où elles nous apporteraient des séries de spécimens plus complets, intacts du piédestal à la conffure, et possédant encore, avec leurs mains, leurs attributs. A la vérité, il n'y a pas trop d'illusions a entretenir sur ce point: pour des raisons historiques que nous verrons a feur heure(1), nous in clinons à penser que nous retrouverons bien au Gandhâin les premiers rudiments, mais non une forme déjà systematisée du panthéon mahayâmque Il est toutefois incontestable que les dermères fouilles de M le D' Spooner et de Sir Aurel Stein 's Sarhi-Bahlol viennent d'apporter des éléments nouveaux au problème (fig 424 et 426) Le plus significatif peut-être et le plus gros de promesses est la petite bouffette de turban sur laquelle trône, en guise d'agrafe un Buddha meditant (fig 300) Nous saisissons ici sans conteste, à ses débuts, le procéde que nous retrouveions en pleme vogue à Bénares dès le ve sucle de notre ère et qui sert n distinguer entre eux les divers Bodhisattvas mah lyaniques mais pour pouvoir affirmer qu'il étrit déjà employé au Gandhâra a la détermination d'Avalokitêcvara, il ne suffirait pas de savoir qu'il s appliquait bien au turban d'un Bödhisattya (2), il faudrait encore avon démontré que ce Buddha méditant était dès lors identifié avec Amitabha En dautres termes, nous ne pourrons exactement mesurer la portée iconographique possible de cet ornement de tête quaprès avoir préalablement discuté, a la fin du prochain chapitre la question connexe de savoir si l'école connaissait déjà l'existence et la représentation stéréotypée de ces produits de la spéculation bouddingue qu'on est convenu d'appeler les Dhyani Buddhas

Of plus has p 376

O Un des Bolhastivas decouverts en fiver-mars 1913 pur Sir Aurel Streit et que son obligeance nous permet de publi er (fig. 429) porte effectivement un B til II a (mas cellu-te enseignant) danssa co flure Sa facture déplorable et sa basse époque ne font d'ailléur pas question

De son côté M le D D B Svoovan a gnale mass ne reproduit maliteureusement pos certames stêles d'i musée de Péshawar o i Brai ma et finora n apparatèrement qua tutre dass stants accondarres et o i les assistants prince pour sere ent par su le des Bodhussituss (A S I Ann Rep 1907-8, n 44 n 3)

Ainsi visiblement naquit d'eux le contingent de statues en qui nous ne pouvons plus reconnaître sûrement ni l'un ni l'autre (cf. fig. 425-429 et 79); mais, hélas, leur mode de pullulement ne nous renseigne pas sur les attributions nouvelles. Prenons pour exemple le cas le plus favorable, celui de ces groupes symétriques où l'identification d'un seul personnage peut parfois entraîner celle de ses voisins. L'autorité des textes nous a d'abord contraints à reconnaître aux côtés du Bienheureux les dieux Indra et Brahmå, et cela est vrai sans doute des plus anciennes répliques. Mais voici que sur les sigures 405 et 408, l'ûrna paraît sur le front des deux assistants. Si ce n'est pas là le fait d'une inadvertance machinale, il en résulte aussitôt que la vieille représentation du miracle de Cravasti s'est transformée en la trinité d'un Buddha entre deux Bodhisattvas. D'accord, mais lesquels? Appellerons-nous Hinan-tsang en consultation et les baptiserons-nous Maitrêya et Avalokitêçvara parce qu'il a parfois noté qu'ils se font pendant(1)? Prêterons-nous l'oreille aux suggestions de textes relativement tardifs et croirons-nous reconnaître, en même temps que le Buddha Amitâbha sur son lotus, ses ordinaires acolytes Âvalokıtêçvara et Mahâsthâmaprâpta? Mais alors cela se verrait, nous avertit-on, «par un simple regard jeté sur les marques de leur tête (2) n. Finicons-nous ensin par où nous aurions dû commencer et les chercherons-nous, sans descendre plus bas, parmi les huit que le Lalita-vistara cite? Cette méthode est sans doute la meilleure; mais qu'elle est mal récompensée! Relisez ces huit noms : ils sont tous plus édifiants les uns que les autres; malheu-

des deux assistants est renversée, si Pon passe des figures Ao5-Ao6 aux figures Ao7-Ao8; mais, comme s'il disti au courant de ces variations des seulpteurs, le Lotus de la Bonne Loi (trad licrour, p. 207) note qu'Avaloktichara est etantôt à la ganche et tentôt à la droite d'Amuthba

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Miem, I. p., 463; Rec., II. p. 119 <sup>(2)</sup> Amtayur-dhyâna-sitra, dans S B. E., XLIX, p. 178 et suiv et 187; sur la possibilité d'une telle interprétation tardive, cf. plus bas, p. 336 Le sûtra cité dit qu'Avaloktécyara se tient à la gauche du Buddha (à la pluce d'honneur) et Mabšitham à sa droite . or la position

reusement il se trouve que la postérité n'en a retenu qu'un seul et c'est justement celui du seul Bodhisattva vivant dont au Gandhâra nous ayons pu sûrement identifier l'image, à savoir Maitrêyal

Tel est pour l'instant notre bilan, et le reste n'est qu'incerlitudes. Ce n'est pas que les noms nous manquent pour les



Fig. 428 — Bobbisstres 10 totts

Musee de Calculia Protenani de Lorigán-Tangas

Hauteur om 70

statues, ni davantage qu'il manque de statues attendant des noms : ce qui fait défaut, ce sont des raisons décisives de mettre les uns sur les autres; et ainsi les unes restent sans titres et les autres sans supports. Leur analogie avec les œuvres identifiées de l'iconographie médévale n'est pas suffisamment marquée pour nous permettre d'attribuer nos images gandháriennes aux Bodhisattias demeurés célèbres, et d'autre part rien ne nous prouve qu'elles n'auent pas été originairement connues sous des vocables

## CHAPITRE XIII.

## LES HORS CASTE

Après les gens de basse, de moyenne et de haute caste, il reste encore à étudier - pour terminei la revue de la société indienne et de la mythologie bouddhique, et épuiser du même coup l'œuvre de l'école du Gandhâra — ceux que leurs prétentions à une vie morale plus élevée avaient séparés du commun de l'humanité et jetés hors du système des castes (1) Placés au-dessus, mais aussi en marge de l'organisme social, l'existence quotidienne de ces moines errants et mendiants comportait un singulier mélange de grandeur et de bassesse(2) A la fois saintstêt impuis, tantôt combles d'honneurs et tantôt abreuvés d'outrages, ici vénérés à l'égal des dieux et là méprisés comme des vagabonds, ils n'ont de recours, au milieu de toutes ces vicissitudes, qu'en leur absolu détachement des choses dici-bas Les rois se prosternent à leurs pieds, mais les passeurs leur refusent l'accès de leur bac(3) Leur présence est sans doute une grande bénédiction à bord d'un navire, mais en cas de tempête ce sont eux que l'équipage insiste pour jeter d'abord à la mer(4) Les fidèles les invitent à l'envi, mais, s'ils les servent pieusement à table, les plus modestes de leurs hôtes se gardent bien de manger avec eux, sous peine de déchéance Ils leur confient leurs secrets et

in Cft II p 6

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Le Sana na phala sutta (tred Bars Dars D alogues, part I p 56) œuvre de propagand, ne fait naturellement ressortir que les beaux côtes de la vie retipreuse s'insi que l'aurait dit le Jian (cf. flocaniti. Life, 1907 p 350) celleci comporte à la fois soblention et non ébention (d'aumônes) plaisir et peine lonneur et oppel ri.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> I aventure estarrivêcau Buddhalui m¹me (Lalita vistara, él p hoy, tra l n 339)

<sup>(9</sup> FA survia lui m'me épromé (tra l Beat p LILII), el Sangharak-sitata dana dans Diegae, p 332 ou l'Instore est arranpée de façon édifiante Ce prijupé contre la présence des religieux à bord subsiste anna que nous avons pui le constate, cher nos matelois

les consultent en toute circonstance, aussi bien sur leurs affaires de frimille que sur des questions de metaphysique, mais ils ne sauraient leur prêter un bol que sous peine d'avoir à le briser ensuite comme irrémédiablement souillé et telle est la raison pratique de

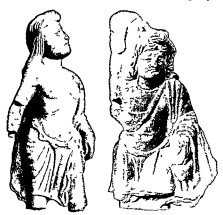


Fig A30 431 - Norices unsunusigues

Figo 430 Musee de Lahore n° 2004 Provenant de Sikri Ha teur o m 36 Fig 431 Musee du Loutre n° 33 Provenant li Savi Hauteur o m. 23

l'immémorrile nécessité pour l'ascète, qui ne possède plus rien, de possèder en propre un vase où recevoir les aumônes!" Cest qu'en clîet, quel qu'ait été jadis leur rang du temps où ils vivaient dans le monde, les religieux ont renoncé à leur statut social En un sens, ces gramana, comme on les appelle, sont une sorte de parias supérieurs, parce que volontaires. Encore comptaient-ils parfois dans leurs rangs jusqu'à des parias de naissance, au grand scandale des gens de condition(1). Tels quels, ils n'en jouissaient pas moins à cause de leur renoncement, réel ou supposé, d'un prestige considérable sur l'Ame populaire. Ils en jouissent toujours. Comme au temps de Mégasthène (vers 300 av. J.-C), «Brahmanes et Cramanes(2) n continuent à se partager la direction religieuse de l'Inde, et, autre trait commun, à vivre de la générosité des fidèles; et toujours, comme il est humain, entre ces deux catégories de médecins des âmes subsiste une rivalité avouée -- assez analogue, toutes proportions gardées, à celle qui existerait, dit on, sourdement en Europe entre nos clergés séculier et régulier. Mais en dépit, ou plutôt à raison de cette rivalité même les textes associent constamment, dans une expression toute faite, «brahmanas» et «cramanas» : et c'est ainsi que nous nous trouvons devoir parler, à la fois et sous le même titre, des membres de la caste suprême et des « hors caste ».

Ce qui vient compliquer encore la question, c'est que, si les gramanes pouvaient théoriquement se recruter dans toutes les classes, les brahmanes de leur côté everçaient en fait toutes les professions. Mais il est à croire que ceux de ces derniers qui étaient ainsi testés dans le monde et qui, d'après les récits du Idiala, faisaient pour vivre n'importe quel métier, depuis celui de ministre jusqu'à celui de hrigand, s'habillaient tout naturellement de la manière la plus appropriée à leurs occupations, aux champs comme à la ville. Les seuls que nous ayons à retenir ici, à cause de leur extérieur caractéristique, ce sont ceux que nous avons déjà appelés les brahmanes «professionnels» — autrement dit demeurés fidèles à leur nom, et poursuivant l'idéal de vie auquel les prédestinait leur

<sup>(1)</sup> Cf plus haut, t 1,p 501-502
(1) STRARON, XV, I, 59 et surv Toutefois la supériorate des Brahmanes est de la

chose reconnue τούς μέν ούν βραχμάτας εύδοχιμείν μάλλον,

<sup>(3</sup> Cf t 1, p 297.

naissance Par là même qu'ils s'absorbent ou affectent de s'absorber dans l'unique préoccupation des choses eternelles, ils s'en remettent à la charité populaire du soin de pourvoir à leurs besoins maté



Pio 632 — I i skin on des seize Plairanis. Muses de Péshawar in 1251 Protenant de Takhin (inhai (1908). Ce 4 5 1 Annal Report 1900, 305 pl ALIII è

riels, d'ailleurs modestes et risés à satisfrire sous ce climit. Unde a toujours trouvé cette sorte de division du trivuit parfaitement légitime. I occre y a-t il pour eux plusieurs fiçons de se consacrer à la religion, soit qu'ils se bornent à user du privilège heréditaire. de servir d'intermédiaire entre les dieux et les hommes et officient comme chapelains (purchita) pour le compte du roi ou de ses sujets; soit qu'ils se fassent anachorètes des bois (vána-prasiha(1)) et se retirent pour mener au fond des ermitages une vie de macérations et d'études; soit enfin que, dans un esprit de renoncement encore plus sublime, ne gardant même plus un toit pour abriter leur tête,, ils courent les grands chemins en qualité de parivrajaka. Dans ce dernier cas, il est bien clair qu'ils donnent l'exemple aux çıamanes eux-mêmes. Quelque part que les autres classes, et notamment celle des ksatriya, aient prise au mouvement qui poussait alors les «fils de famille» vers les ordres monastiques, nobles et bourgeois ne font qu'entrer dans une carrière où les brahmanes les avaient déjà précédés. Les Bouddhistes sont les premiers à proclamer cette priorité dans toute leur phraséologie: C'est par le mot de pravrajya qu'ils désignent leur propre ordination, et par " celui de brahmacarya l'observance de leurs vœux de châsteté et de pauvreté; et même après qu'ils se sont approprié le vieux terme de bhilsu et ont créé leur modèle du saint arhat, le nom de brahmane reste pour eux l'expression la plus haute du religieux idéal (2). Entre le parivrajaka et le bhiksu, l'acrranta et le amendianta, qui d'ailleurs étaient tous deux et à la fois l'un et l'autre, il n'y avait évidemment qu'une ligne de démarcation plus théorique que pratique. Aussi ne faudrait-il pas ranger ici sous la rubrique brâhmana tous les religieux qui sont brahmanes par la naissance, car on comptait nombre de ces derniers parmi les disciples du Buddha, à commencer par les deux plus grands Nos textes entendent seulement ceux qui, nés dans la caste brahmanique, persistaient en outre et avant tout à se réclamer de l'autorité des « Trois Vêdas », et; subsidiairement, continuaient soit à pratiquer quelques rites tels que l'entretien du feu sacré, resté cher aux anachorètes, soit

<sup>(1)</sup> Ce sont les 6) ofter de Mégasthène, dans Strason, 27, 1, 60

<sup>(\*)</sup> Cf Ru Davies, Dialogues, part I. p. 139-140, et Dhammapada, ch. 16

1 observer dans leur nourriture et jusque dans leurs quêtes les 1ègles cérémonielles de la pureté<sup>(1)</sup>

Les camanes, qu'ils fussent ou non brahmanes d'origine, s'étaient au contraire affranchis de ces derniers liens aucune autorité révélée ne pesait sur leurs consciences, aucune pratique ne les assujettissait, aucun préjugé social ne venaît troubler l'absolée égalité des disciples au sein de la communéaité, à l'idifé-ience d'ancienneté près, ni leur parfaite équanimité à l'égard des



fig 433 — I a proposition de Mikandika M tree de Perhawa Prove ant de Sahri Bahlol (1907) Cf ASI An Rep 1908 907 pt XXXI b

diverses castes (2) Leurs représentants les plus notables sont naturellement pour nous ceux que les non croyants appelaient le «Gramana Gautama», c'est à dire le Buddha, et les «Gramana disciples du fils des Galyas», c'est à-dire les moines bouddhistes Mais il ne laudrait pas que leur importance éblouit nos yeux jusqu'à les aveugler sur l'existence de bien d'autres eccles, leurs contemporaines Deux au moins d'entre elles nous sont attestées historiquement. Celle des Âjivakas(4) partage avec les bouddhistes, sur les

O Cf Bardnivara it 10 18 4 5 et Mary vi notamment st 5 9 27 etc O Cf t, I p 500

(9) Voir Hounte sub verba, dans Encyclopedy of Religion and Ethics et D R Burn Dankan dans Ind Ant dec. 1912

édits d'Açoka, le bénéfice des donations royales. Quant à celle des Nirgranthas ou Jaïns, elle fleurit encore dans l'Inde et nous a conservé avec ses livres saints les titres de son anciennété. Les textes bouddhiques n'y apportent aucune bonne grâce, mais enfig ils les citent et avec elles quatre autres, dont une aurait eu pour chef ce Sañjava qui scrait mort de rage en voyant passer au Buddha ses deux grands disciples(1), et une autre ce Parana Kacyapa, dont l'ignominieux suicide conclut dans le Divyavadana (2) le récit du « Grand Miracle » de Crâvastî. Aussi hien nous avons eu plus haut un aperçu du genre de machinations et de calomnies que les bouddhistes prêtent si libéralement à leurs envieux rivaux (3). Mais nous pouvons ajouter sans crainte qu'il n'y avait pas dans l'Inde, outre le Buddha, que ces six docteurs «à croire tout savoir et à ne pas savoir grand'chose(4) n. Tout au plus étaient-ils à la tête des groupements les plus importants et par suite les plus capables de disputer à la communauté du Maître la faveur des peuples et des rois Le nombre de ces « sophistes », comme les ont tout de suite appelés les Grecs, était non moins indéfini que l'étrange variété de leurs doctrines et de leurs pratiques (5) mais il serait hors de saison d'entrer à leur propos dans un détail où nous sommes sûrs d'avance que nous ne serions pas suivis par nos sculpteurs

## § I. LES RELIGIEUX

Il existe au musée de Lakhnau et l'on vend couramment dans l'Inde des collections de statuettes modernes, en argile peinte.

<sup>(1)</sup> Maharagga, 1, 23-24, Beal, Rom

I egend, p 330, etc

D P 165, trad dans E Beavor,
Introd, p 187 — Comme rautres Tiethyas le Lotus de la Bonne Los ne cite
que les «Carakas, Parivrájakas, Ajirakas
et Nupruntinas» (cd., p 276, l s et 3,
trd., p 167-168)

<sup>(9)</sup> Cf t I, p 527-534

<sup>(1)</sup> Divyavadana, p 149, l 10
(2) Cl Kassapa-Sihanad i-Sutta, trad

Of Kassapa-Sikanadi-Sulia, Irad dans Rurs Devins, Dalogues, part I p 227 et sur, et I alta-ustam, éd., p 248-250, Irad, p 248-216, ou Ion trouvera une liste détaillée des observances les plus extravagantes.

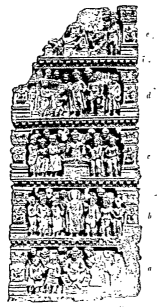


Fig. 435. - Schvas birenses (cf. fig. 75).

- a. La première méditation du Bodheattra [1] (cf. fig. 353);
- b. La proposition de Milandika (cf. fig. 433);
- c. L'intervention d'Ananda [7] (cf. fig. 413); d. L'invitation de Crigupta (cf. fig. 262) ou Le retour à Kapilarastu (cf. fig. 232);
- e. L'Instigation du Bodhisattra (1).

Music de Lahore, nº Jog. Procesant de Karamár. Hauteur . o m. 85.

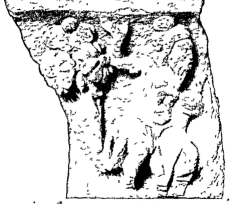
représentant d'après nature les diverses catégories de castes ou de professions. Dans le nombre figure en bonne place celle des sadhu, les «gens de bien», ainsi qu'on appelle par une généralisation peut-être excessive tous les religieux hindous actuels(1). Or telle est encore la multiplicité des sectes, et leur diversité se reslète si bien dans la bizarrerie des accoutrements, qu'une cinquantaine de spécimens ne suffirait pas à épuiser les types de cette seule série. On n'en demandera pas tant, pour ce qui est du début de notie ère, aux artistes du Gandhara, et on leur sera déjà fort reconnaissant d'apporter, au milieu d'une si inextricable confusion, le plus petit contingent d'images précises. A prendre comme eux les choses en gros, nous avons déjà vu de quelle manière les documents écrits les présentent : aux laïques s'opposent les clercs; ceuxci à leur tour se partagent entre brahmanes et cramanes : enfin, parmi ces derniers les Tirthyas font un vif contraste avec les bouddhistes. De ceux-ci, les bas reliefs nous en montrent à foison. Nous ne saurions donc mieux faire que d'essaver, pour commencer, d'identifier quelques représentations sûres de moines hétérodoxes ou d'ascètes brahmaniques. Le peu que nous en trouverons sera une nouvelle contribution de l'école à l'élucidation des vieux us et coutumes de l'Inde du Nord.

Les ascères eranmanques. — En fait de brahmanes, il semble logique de débuter par celui qui est, si l'on peut dire, la graine de tous les autres, à savoir le jeune étudiant ou novice (brahmachin ou mânava). Les bas-reliefs ont eu de fréquentes occasions de nous le montrer. Tantôt c'est un être surnaturel qui en revêt incidemment la forme, tel Indra lors de l'entrée solennelle à Râjagriha (fig. 229-230)<sup>(2)</sup> ou le Nâga Élâpatra, lors de sa visite au Bienheu-

<sup>(1)</sup> On suit que le nom de fakir, par lequel les désignent couramment les Européens, devrait être réservé aux religieux musulmins (1) Nous pensons, à prisent, qu'il faut

y joindre la fig. 256 b (cf. I., p. 520). la stèle en question a justement pour dessein deréunir differents miracles qui tous ont ce caractère commun de s'être passés à Réjegriha ou dans le voisnage

ieux (fig 251a), tantôt, personnages réels, ils se meuvent dans leur milieu naturel, celui des ermitages, sylvestres conservatoires de la tradition védique, où vivent leuis austères précepteurs (fig 43, 224-225) et parfois, comme dans le cas de Çyâma, leurs vieux paients (fig 142-143) Mais le type accompli du genre nous



. Fig 435 - Kiçtiri v Untritti Museo lu Loute nº 41 Protenant de Nabba Garli Haute ar om 14

est avant tout présenté par le Bodhisativa en personne, au temps lointain où il reçut la prédiction de Dipankara (fig. 139-141) Sur deux fragments, sans doute détrelhés de deux des si fréquentes répliques de cette seène (fig. 430-431), on relèvera encore plus nettement les signes caractéristiques de son étit ses longs cheveux en partie noués sur le sommet de la tête et en partie flottant sur ses épaules, le cordon brahmanique qui passe de son épaule gauche sous son aisselle droite; et enfin — et surtout — à chaque fois que les nécessités scéniques n'en ont pas disposé autrement, le hamandalu ou vase à eau qu'il tient dans sa main gauche<sup>(1)</sup>. C'est là en effet l'attribut par excellence de l'ascète brahmanique, toujours soucieux de la pureté de sa boisson. Il a déjà suffi à nous faire reconnaître sur la figure 151 le neveu d'Asita, Naradatta, malgré ses courtes boucles, et aussi, en dépit de son attitude incorrecte, le jeune brahmañe qui tenta l'entreprise impossible de mesurer le Buddha (fig. 256 c). Nous ne faisions donc bien qu'entrer dans les intentions de l'école quand tout à l'heure sa seule vue nous ouvrait des horizons sur la vocation religieuse de Siddhârtha ou la future naissance brahmanique de Maitrêya (2).

Que deviendra cependant, à supposer qu'il embrasse la carrière religieuse, ce jeune et intéressant manava? Sera-t-il un purohita, tout occupé de sacrifices, d'augures ou d'horoscôpes? Ou un anachorète des bois, uniquement féru d'austérités et d'études vêdiques? On le prêcheur vagabond de quelque nouvelle et subtile doctrine? Quelque choix qu'il fasse ou que la destinée fasse pour lui, nos sculpteurs ne semblent guère avoir à son usage qu'un seul et même type. A l'exception du fantaisiste auteur de la figure 151, à qui son habileté technique permet d'en prendre à son aise avec les clichés traditionnels, tous s'accordent à composer leurs brahmanes selon la même formule stéréotypée. Qui en a vu un, les a tous vus. Le trait le plus caractéristique est sans doute leur gros chignon (jata). Les tertes bouddhiques savent comme nous que « l'habit ne fait pas le moine »; ils croient devoir nous avertir en outre que «la jata ne sait pas le brahmane(1) ». - Évidemment; mais, tout de même, sur les sculptures elle sert à les identifier. Ajoutez d'ordi-

<sup>(\*)</sup> Comprez la description qu'en donne l'Atharca teda, xi, 5, 3 et 6 Sur la figure à 30 on reconnaît particulièrement bien la pou d'antilope noire

<sup>(</sup>ajina) qui formait son costume consicré

<sup>(3)</sup> Dhammapada, st 9-10 (cf. Jataka, n° 514) et st 393-394.

naite à ce gros tour de cheveux une longue barbe, un vêtement plutôt sommaire et d'où toute parure est bannie, enfin dans les mains un vasc à cau et, si possible, un bâton. C'est ainsi que l'école représente aussi bien les astrologues de cour que le risi Asita(i) (fig. 150 et 160-161), les descendants de Bhijgu que les précepteurs du Bienheureux (fig. 189-191), ou encore ce fameux Drona à qui échut l'honneur de partager les saintes reliques (fig. 292-294. le coi don hiahmanique est nettement visible sur cette dernière figure)

Tous ces personnages sont déjà identifiés ¿ Fles découveites iccentes de Takht-i-Bahai (1908) ont fourni à M. D. B. Spooner quelques spécimens nouveaux et d'un travail si fin que nous ne pouvons résistes à la tentation de les reproduire (fig. 432) La scène était évidemment conque sur la modèle de celle de la visite d'Indra (fig. 246): mais ici les comparses qui s'approchent du Buddha, assis dans le même paysage de rocheis hanté d'animaux de la diangle et de divinités gardiennes, sont des ascètes brahmaniques, tous parfaitement conformes au signalement que nous venons de donner. L'un d'eux, accroupi à la gauche du Maître, semble même détà entré en conversation avec lui. Or si l'on fait, comme il est de règle, passer l'axe de la composition par le milieu du corps du Bienheureux, personnage central, on comptera à droite de cette ligne les figures plus ou moins mutilées ou du moins les vestiges (notamment les pieds) de huit brahmanes Celui qui subsiste encore sur la gauche indique suffisamment à quiconque est au courant des habitudes de l'école et de sa manie de symétrie, que huit autres devaient se tenir de l'autre côté (2). Seize brahmanes, c'est un chisfre ; c'est même un chiffre connu Les visiteurs du Bienheureux

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Si sur la figure 151 Asila est, contre l'ordinaire, imberbe, notice en revanche le type exceptionnellement barbu du Brahmâ de la figure 155 Au sujet du mode de representation des ress voyez encore plus bas, p 258, n 6, et 266, n 2, et cf fig 438

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> On a d'ailleurs retrouvé et rappro ché depuis la pyrite gauche de la pierre On remarquera que I analogie avec le thème plastique de la visite d'indra va jusqu'à introduire egalement Păincla sur la partie supérieure droite de la fig 432 (ef plus haut, n. 193 n. 4)

sont visiblement les esere Po-lo-yen » du Sutrilanl dra, «dans le cœur desquels il y avait des doutes difficiles à i ésondre ». Ils com posent la Pârdyanal a-samiti, la «réunion des Pârdyanas » du Mahâ tamsa et représentent les seize brahmanes questionneu s du vieux Sutta nipâta (i). Pai suicroît ils sont rendus d'une façon véritablement admirable.

Ce type uniforme revêt ainsi des personnages de noms fort variés Sur la figure 168, comme nous en avons déjà fait la remarque, puisque c'est bien le Bodhisattyn qui occupait le milien du prinneru (cf fig 460), le binhmane ne peut guère être que le chapchandu roi Cuddhodana amenant la finncée (2) Si cétait au contraire le Buddha que nous eussions dù restituer par la pensée au centre de la composition, nous aurions eu affaire au parurdial a Mikandika(5) offrant au Bienheureux sa fille Anupamit. Or tel est justement le cas sur deux scènes complètes, dont l'une est nouvelle (fig. 433) et dont lautre (fig 434 b) nous avait échappé Ces répliques prouvent la popularité du motif et l'on conçoit aisément que le détachement du Maitre, refusant une aussi belle fille, pût faire l'édification des fidèles Quant à l'acte inconsidéré du père le texte l'explique par la beauté personnelle du Buddha seul pareil à la « Sans-pareille » mais il n en resterait pas moins incompréhensible si I on ne savait d'autre part que la coutume s'était perpétuée chez certaines sectes Vaisnavas de réserver à leurs chefs religieux les prémices de leurs filles ( Son geste est d'ailleurs des plus expli-

Sutralankara tral Ed Hunes p 305 (Jes I o-Jo-yen ont éte depà ident fes par M Sylvan Levr J A jul aout 1908 p 117) Malatamsa xxx 80 Sutta-pata v (ed p 179 200 trad p 184 213)

'Of t I p 328 et t II p 74 n 3
Quant à la seconde femme debout a 1
prem er l'an le ka nandalu à la main et
les orcilles le co 1 les bras les chevilles
1 bres de to t b jou elle nous off trait

t n spéc n en umque à notre conna ss. nce ma s-nf niment vraisemblable de pari eraj ka ou religieuse brahmaniq ie

Dans le D vyacada a p 5:15 et surv Makandika semble un nom propre mass Magandika ou Mrgandika serait daprès 1A gettara-N Jaya un nom de secte (von les références données plus bas p 260 n 2)

A B are OEuvres I p 205 — Peut-être faut il rapp eler également à c cites tenants fille de la main gauche il lève de la dioite son vase à eau pour le 11te de l'aspersion des mains dont toute donation régulière sac compagae<sup>(1)</sup> Mais tandis que sur la figure, 434 b il a le gros tour de cheveux et la barbe, il n'est caracteire, sur la figure 433 que par le nœud de son chignon

Dans ces conditions, il paraît déci dement van de vouloir établir une distinction entre un modele de brahmane imberbe, qui serait celui des chapelains de cour, et un autre barbu qui sernit plus spécialement réservé nux ascètes sortis du monde Purohita ou parierdiala, c'est décidement tout un pour nos sculpteurs et ils ne sembarrassent pas de ces nuances C est à peine si lors de la conversion des trois higyapas, ils forcent un pen les dimensions du chignon qui vilait i cette entégorie d'ermites leur surnom de « Jatilan (fig 43-44, 223-126 "257 a) Ln somme le seul type un peu caractérisé qu'ils ment réus i à creer, sans donte avec la collaboration de l'imagination populaire, est celui de lainé de ces trois frères Deux frag



Fig. 436 — Méric personnace Musée de Labors n. Go's Procenant de Sháh-Ar-D éri (1). Han eur om so

ments, l'un du Louvre (fig. 435), l'autre de Lahore (fig. 436) nous en rendent bien la maigreur et la démarche séniles. Encore serait-il loisible de le décrire exactement dans les termes dont usent les textes pour établir le cliché traditionnel du brahmane «coiffé d'un gros chignon tressé en forme d'œuf, vêtu d'une peau d'autilope, vieux, courbé comme l'arc d'une charpente et s'appuyant sur un bâton de figuier... (1) 2.

Aussi bien ce type est-il fort exactement celui que connaissait déjà l'ancienne école indienne, tant à Barhut (2) qu'à Sânchi (fig. 142) et à Amaravati (fig. 228). On le revoit sur les sculptures de l'Inde médiévale(3): il court encore aujourd'hui les pèlerinages en la personne de plus d'un sidhu (4) : car il n'en est guère de plus tenace. Ajoutons qu'il n'en est pas de plus répandu. Dans tout l'Orient de l'Asie, il a pénétré en même temps que la civilisation indienne. On l'aura déjà reconnu chez les «Mahāsiddhas» du panthéon tibétain (5). Tont pareils sont les soi-disant « pandits » qui, sur les murs d'Angkor-Vat, portent si allègrement dans sa litière le rajahotar ou sacrificateur royal : seulement leur haut chignon cylindrique est enserré à la base par un rosaire (fig. 518-520). Ce n'est pas autrement que sont figurés au Boro-Boudour de Java\_ (fig. 516) les brahmanes qui jouent un rôle dans la légende du Maître(c). Mais il y a mieux: nous rencontrons le même personnage parmi les décombres (fig. 532) et sur les murs des sanctuaires de

<sup>(1)</sup> C'est un des déguisements de Mâra dans leMara samyutta, nr. 1 (E. Wissisch, Mara und Buddha, p. 109 : hre jatanda-

teni poui jatanduvena)

(\*) Bai hut, pl XLI et suiv, etc G'est le prétendu Dasyu (Sauvage indigène) de la première edition du Tree and Serpent Worship de J Fescessov

<sup>(3)</sup> Par exemple à Kapheri (Borgess, Buddhist Cave-Temples, fig. 23), et à Mahavellipur — Comparez la description de la Kalambari, éd Bombay S.S., p. 36-37

<sup>(9)</sup> Gf Tour du Monde, janviei 1905, p 47 (photographie prise au pèlerinage d'Amarnath dans le Kaçmir)

<sup>(9)</sup> Grinwedel, Mythologie, p 42 et fig 26, 29-30

Condisciples du Maitre en present par se condisciples du Maitre en present par ses précepteurs (Pleyre, Boro-Boudour, fig 18-19, 29, 31, 40, 71-72, 75-77, 103, 117), sans oublier les purohita et

<sup>102, 117),</sup> sans oublier les purohita et et riss du Sudhânakumaratadana et du Mândhâiravadâna (B E F E-O, fig 6 et p. 13-15, 19-20), etc

l'Asic centrale (fig. 533-534), seulement agrémenté de curieuses molletières en peau de léopard (1); et non content d'émigrer si loin, il y a encore traîné après lui sa pețite cabane de roseaux caractéristique (fig. 535; cf. fig. 189), tel sa coque un escargot. Au Turkestan on dirait même que son usage a été encore généralisé et qu'il aurait été abusivement étendu à tous les religieux hétérodoxes, tant brahmanes que Tirthyas: il est vrai que ce dernier mot semble parfois servir dans les textes à désigner indistinctement tous les moines qui ne sont point bouddhistes.

LES TIRTHYA. - Par bonne chance nos artistes, à même d'observer de près l'infinie variété de la vie, ne sont pas tout à fait aussi simplistes: peut-être le sont-ils encore à l'excès et moins soucieux que ne le souhaiterait noti e légitime curiosité d'une exactitude rigoureuse dans la représentation distincte des diverses sectes. Sur ce point leurs œuvres laissent soupçonner de regrettables flottements et ceux-ci n'ajoutent rien, comme on pense, à la clarté des choses. A l'occasion du Pari-nirvana par exemple, la légende nous parle tour à tour de deux religieux non bouddhistes. L'un est le parii djaka Subhadra qui, lui-même in extremis, se convertit au Buddha mourant; l'autre est l'Ajivala, par qui Mahâkleyapa fut avisé de la mort de son Maître. Or il semble bien que nous apercevions le premier, après sa transformation en moine bouddhiste achevée, toujours accroups en méditation devant le lit de mort du Bienheureux (fig. 277-282); d'antre part nous n'avons aucune hésitation à reconnaître l'Âjivaka, d'accord avec les renseignements des textes, dans l'ascète complètement nu debout aux côtés de Mahakacyapa sur les figures 277-279. Mais voici où les difficultés commencent. Au pied du Buddha expirant (fig. 281), ensevels (fig. 184) ou mis en son cercueil (fig. 185-186), se tient un troi-

<sup>&</sup>quot; Cf Griverer, Idikutschan, fig 82 83, Alib Kultst, fig 355-356 (Drona) 507, 673 674, ct vox Ir Con Chotscho

ed e7 29 32 17 M 1 briev Ruine of desert Cothay lig 270 in" 1 et 8 271 (n° 2) cte

sième personnage évidemment « hors caste » et portant sur l'épaule gauche une sorte de faisceau qui rappelle singulièrement le triple bâton (tri-daṇḍa) de certains ascètes. Nous nous sommes déjà perdus sur son compte en conjectures et n'avons pas caché(1) que nous inclinions à voir dans cet énigmatique figurant une simple variante du traditionnel informateur de Mahakacyana. C'est à cette interprétation que, toutes réflexions faites, nous finissons par nous arrêter. Il nous apparaît que l'analogie de la figure 287 n'a servi qu'à nous faire prendre le change, et que nos sculpteurs ne parlageaient pas notre superstition pour la lettre des textes. Si, à proprement parler, nous n'avons pas affaire à deux versions d'un même sujet, du moins nous assistons à deux moments d'un même épisode. Sur les figures 284-286, l'hérétique en question recueille auprès d'un moine l'information qu'il transmet à Mahakacyapa sur les figures 277-278: seulement, tandis qu'ici il n'est bien vêtu que de l'air du ciel, là nos artistes lui ont prêté l'aspect d'un religieux d'une autre secte, d'ailleurs ancienne et figurant déjà sur la liste de l'Anguttara-Nikāya (2), celle des Tri-dandin ou « porteurs du triple bâton ».

Resteroit à donner, si possible, une raison de cette confusion: nous croyons en apercevoir une. Cet équipage conviendrait incontestablement mieux à un parivrijaka comme Subhadra qu'à l'Âjivaka des textes. Mais rien n'empêche de supposer, et tout même nous invite à croire qu'à l'origine certaines répliques montraient par deux fois Subhadra, d'abord dans l'appareil d'un religieux brahmanique et parlementant pour être introduit près du Maître, puis converti en moine et déjà ravi dans l'extase finale. Cette interprétation est parfaitement valable pour la figure 281, où le Maître même n'a pas encore expiré. Elle ne l'est plus sur les figures 284-286, où il est déjà enseveli ou enfermé dans son cercueil, et où par

<sup>(1)</sup> Cf t I, p 581, n :
(2) Voir Ru Davids, Indian Sects or Schools in the time of Buddha (J R.A S.

<sup>1898,</sup> p 197) ou Dialogues, port I. p 220; cf Jataka, n° 259, Minu, xii. 10, Yajñavalkya-smrit, iii, 58, ctc

suite, Subhadra étant désormais hors de saison<sup>(1)</sup>, une figure d'ascète ne saurait plus évoquer l'ouvrier de la dernière heure, mais seulement le porteur de mauvaise nouvelle. Que pour représenter deux individus différents, un même type ait eté machinalement répété en même place, c'est ce que la routine manuelle de nos



Fio 137 — Le Pani vinvlve du Budd a U see l'Clutta son cotal Prosenant du monaste e superseu de Nislou Ha teu om 22

sculpteurs pent seule expliquer Mais outre que dans l'ut religieux en général, et dans notre école en particulier, on ne saurait exagérer le rôle de l'imitation servile, nous ne voyons pas qu'on puisse autrement justifier un fait assurément digne de remarque c'est

O nse ruppelle que Subhadra bien que dernier converti a piécé lé le Val tre dans l'i mort — Remarquons en prisont que sa présence sous forme de moine de-ant le lit da Buddha enseveli de la figure s 84 ns explique également que par la répétition routimère d'un motif stereotypé Cette représentation de l'ensevelissement reproduit d'ailleurs a inutitetusement celle de la mort, que — tant qu on n en aura pas trouve d'autres ret hques — nous ne pourrons nous défendre de l'umpress on que lauteur de ce pannevu parti pour faire un Parninana, et ayant rafé au dermer moment la tête de son Buddha na pas voulu perdre as peuse et sest ingénieusement tré d'affaire en lu remontant les plis de son vêtement jusque pru-dessus le visige. Le derne en ucle et aux foulle. a savoir que le même attribut du «triple bâton» se retrouve constamment dans le voisinage immédiat de Subhadra devenu moine Une fois même (fig. 284), il le tient, lui aussi, entre ses mains avec le Lamandalu qui y est suspendu et qui complète naturellement cet ustensile, ainsi qu'on peut voir déjà et plus clairement à Barhut (1). Car enfin, que les trois bâtons liés de ces ascètes fussent le signe de leur triple retenue en pensée, parole et action, nous n'en voulons pas douter, puisque Manu lui-même l'assure mais on conviendra que ce n'est là qu'une interprétation symbolique. Pratiquement il est impossible de se méprendre, sinon sur le personnage, du moins sur l'usage auquel ce trépied était affecté Comme dit Bernier (2), « l'eau se rafraichit fort bien dans ce flacon, pourvu qu'on ait soin de tenir toujours humectée la pochette qui l'environne et... qu'on la tienne au vent, comme on fait ordinairement, sur trois jobs petits bâtons croises pour ne pas toucher terre... v. En icsumé nous verrions ainsi paraître, selon les scènes, à côté du lit de moit du Buddha, outre les divinités, les laïques et ses propies momes 1º le parurajaka Subhadra, d'abord sous la forme d'un tridandin, puis sous celle d'un bhiksu c'est le modèle de la figure 281, dont nous pouvons rapprocher a ce point de vue la figure 437(3), 2º un Ajivaka nu, tel justement que nous l'attendons (fig. 277-"79); 3º le même, sous l'aspect abusivement étendu du tridandin (fig 284-286). Et si l'on demande quelles raisons nous pouvons alléguer a l'appui de cette façon de concevoir l'évolution de ce

p 214 — Aussi avons-nous eru d'abord (1, p 559) que cet ustensile avait pour

<sup>&</sup>quot; P! XVII 14.cf Inglos, de tedandika = kundikam thapunathaya tidand im gaherid ceranto (mot à mot equi va synt pris im triple bilon pour y fice son verdeuu - dins Javaka, n° 259. II, p 316-317) On peut ripprocher le liflet, dins lequel est prefas suspendu le vase, de celui dint les bhikus se servent encore aujourd hui pour porter à side leur patra

<sup>1</sup> le jape au Cachemire, éd 1830, t II, p. 196, él d'Amsterdam (1724),

objet de faire rafraichir Leau du Buddha

10 On remarquera seulement que sur
la tigure 637 be indaoña debout aux
jueds du Maltr, ne se donn, même plus la
peule, comme sur les figures 88 et 848
266, de justifier son entre en seène par
une conversation avec 1 in des assistants
du Bud hla et que d'allurs les mones
boud llustes sont par exception absents
de citte composition

double personnage, nous montrerons du doigt les traces qui en subsistent sur les bas-reliefs: comment par exemple Subhadra, même devenu moine, garde encore parfois la tête couverte (fig. 279 et 437) et comment le trépied presque constamment ouvert à côté de lui (fig. 277, 279, 281-282, 437) et une fois même fermé dans sa main-gauche (fig. 284), au lieu d'être, ainsi que nous l'avions d'ahord pensé, un accessoire pittoresque ou tout au plus une allusion à la maladie du Maître, se découvre le talsaya, ou signe de reconnaissance, du parierijala converti. Peut-être même saisissons-nous dans cet attribut l'origine de la confusion qui s'est finalement introduite entre le parierijala vêtu et l'djivala nu : car il semble que les ascètes de cette deinière secte arboraient également comme insigne le triple bâton(1).

On trouvera peut-être ces explications fort embrouillées: c'est que les bas-reliefs le sont aussi, et nous ne pouvons compter cette fois encore que sur le hasard de nouvelles trouvailles pour achever de démêler les intentions ou de surprendre les étourderies de nos sculpteurs. La spécification même de l'ascète nu n'est pas aussi simple qu'on pourrait croire et vaue selon les épisodes au gré des textes. L'absolue nudité n'était nullement le privilège des Âjivakas, disciples du sophiste Maskarin Gocaliputra; ils le partageaient avec ceux de Parana Kaçyapa et certaines sections au moins des Nirgranthas ou Jains, dont l'une porte toujours le nom significatif de Digambara. Peut-être même cette variété de religieux subsistet-elle dans les régions écartées de l'Inde. Il nous est difficile d'unaginer qu'ils aient pu être un objet d'édification. Pourtant Bernier, qui en a encore souvent vu - passer ainsi tout nus essrontément au milieu d'une grande bourgade +, convient qu'il admirait + comment les hommes, les femmes et les filles les regardaient indifféremment sans s'émouvoir non plus que quand on voit passer quelques ermites par nos rues, et comme les femmes leur portaient même l'aumône

<sup>(1)</sup> Voyez D R Burroseren, Afficila, dans Ind Ant, decembre 1914 p 290

bien dévotement et les prenaient sans doute pour de saints personnages bien plus sages et plus honnêtes que le reste des hommes . . (1) # Nous ne songeons pas à contester que tout ne soit pur pour les purs. Pourtant, que ces protestations leur fussent inspirées par une révolte intime de leur conscience qu par un esprit de rivalité sectane, les bouddhistes étalent dans leurs écuts une bruyante indignation contre ce permanent attentat à la pudeur publique (2) Il nous a déjà fallu noter combien il est rare que les bas-i chefs consentent à nous montrer ces uvaux éhontés(3) Est-ce viaiment un Nii grantha, comme nous l'avons supposé assez gratuitement, que nous présente la figure 261, et ne serait-ce pas plutôt l'urana Kâçyapa en personne? Du moins est-il apparemment le seul qui reparaisse dans l'art bouddhique postérieur (4), toujours sous la forme d'un vieillard nu et obèse, mais cette fois à l'occasion du Grand Miracle de Çiâvastî Ce type semble d'ailleuis avoir été d'une trop choquante originalité pour pouvoir sortir de l'Inde C'est en vain, par exemple, qu'au Gandhâra même nous cherchons la scene de la rencontre, sur la route de Bodh-Gaya à Bénarès, entre le Buddha tout fraıs éclos et cet Âjîvaka qui fut le premier homme à qui il révéla sa dignité nouvelle quand nous arrivons à ce sujet dans la série biographique de Boro-Boudour(5), c'est pour constater que l'Âjîvaka ou plutôt les Âjivakas --- car ici c'est la place qui manque le moins pour les dédoublements de personnages - sont drapes dans un long pagne beaucoup moins transparent que celui de l'a espace » ou de la aphilosophie ».

Mais pourquoi aller chereffer si loin des religieux hétérodoxes, alors que nous en trouvons qui, de l'aveu même des fidèles, sont

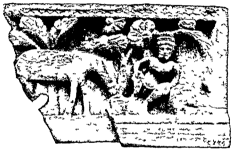
<sup>()</sup> Des Gentils de l'Indoustan, p 111 ou 123 des deux éditions citées p 262,

of Cf Divydvalana, p 165, comm à st 53 du Dhammapada, p 240 (trad dans Wanner, Biddhism in translations, p 465), etc

<sup>(3</sup> Cf t I, p 529 et 537

<sup>(9)</sup> On le retrouve nussi bien sur les stèles de Sărnâth que les fresques diajoră, cf J A, janv-fo. 1909, p 21-22, ou sont données les références et explications nécessaires "PLETE, Boro-Boudour, fir. 110

étroitement associés au plus lomiain passé comme aux plus proches origines du Bouddhisme? C'est par une extension indue que l'école de Boro-Boudour attribue l'aspect de Çâkya-muni à de simples Pratyèka-Buddhas'i) — ces illuminés égotistes qui gardent si jalou sement pour eux la poignée de vérités quils ont decouverte, mais aussi qui doivent disparaître de ce monde à la venue des Buddhas aussi qui doivent disparaître de ce monde à la venue des Buddhas



tio 438 - Tripere du R si Eraça non U see de Calcutta. Hauteur o n 17 Plotograph e commun quée par M J Ph. Nocel

parfaits, comme devant le soleil suffacent les étoiles. Si leur nom est bouddhique, leur caractère ni leurs aventurus ne le sont guère. Nous croyons pour notre part devinér sous cette étiquette secture les vieux eages du folk lore indien, toujours vivants dans l'imagi nation populaire, et que les bhilsu avaient trouvé est ingémeux moyen de fuire rentrer dans leur système. Leur stratagème se laisse d'autint plus ausment petter à jour que, de leur propre aven cest le surnom de l'usi patana (chute des l'isis) que le Pire-des-

PLENTE AL F CA. A

Gazelles de Benatès aurait gardé à la suite de leut disparition mira culeuse (1) C'est aussi sous la forme de religieux brahmaniques que nous pourrions, le cas écheant, les attendre sur nos sculptures (2)

Enfin ıl n'est pas jusqu'au Buddha luı même quı n'aıt commencé par être, lui aussi, un tirthya On peut le considérer comme convaincu d'hérésie pendant les sept ans qui précédèi ent l'illumination et où il cherchait le salut soit à l'école des brahmanes, soit dans' la voie sans issue des macérations excessives. Les écritures pâlies donneraient à entendre qu'avant que ses yeux fussent dessillés, il n'aurait eté après tout qu'une sorte d'Ajivaka(5) C'est aussi pourquoi nous l'avons vu passer sous l'aspect tout à lait insolite d'un ascète epuisé d'austérités (fig 1920, 193 et 200a) et les fouilles de M Spooner viennent de donnei un pendant à l'image trouvée par le colonel Deane (fig 439-440) L'impression d'ensemble de ces statues est sassissante a l'examen détaillé, leur anatomie présente un curieux mélange de fantaisie et de réalisme. Le créateur du type a dû travailler sinon d'après le modèle vivant, du moins d'après le frappantsouvenir qu'il en avait gardé, soit qu'il ait vi aiment eu sous les yeux un religieux Emacié par les jeunes, ou simplement un de ces squelettes ambulants comme on en renconti e encore de nos jours dans l'Inde en temps de famine Aussi est-il bien difficile de

qu'appartiennent les mains passées sous le bras et sur la poitrace du personnage accrouj i et l'égèrement renversé en arière ma si lest apparu en même temps que ce dernier tient encore dans les débris de sa mun pauche la moulté de ce qui dut étrejails un foudre, et ces achèse d'écarter une identification au premier abord très ét jusquite.

<sup>(5)</sup> Vor Rurs Davies Dialogues, part I, p 297 n 1 — G celle penture da Turfan qui, doprès VI le Professeur A Gaixweser, représenterait ele Bad lla comme religieux brahmanique entouré docrètes (fédiutation, p. 17, 172).

<sup>(1)</sup> Lalita cistara, Ed p 19 trad p 20 (ef t 1 p 57 58)

<sup>&</sup>quot;O' Tele st comme on la su plus haut laspect du rur Astra et tel est encore sur la figure 458 celui du pêred u rui Pia rringa Quant'à ce dermer, cest en vain que nous réclamons depuis si longtemps son imique à l'école (cf. t. l. p. 270). La vérité Sir turel Striva cris un instant la soir retrouté à Sabri Balloi figuré sous les traits d'un Jup ter tonnant et charpeant sur ses épaules la courtissue (A. S. I., tan Bry 1371-12, pl. MAIII, fig. 36 et p. 113-114). Le groupe a été compilité du sir éte cris l'inn d'un grant par le fir d'un set et cris l'inn d'un fig. 36 et p. 113-114). Le groupe a été compilité d'un set et cris l'inn à une femme

décider si c'est un être animé ou une œuvre d'art que décrit i son toui en cette occasion le Lalita vistara(1) tant la description qu'il nous donne de «cette tête fanée comme une gourde.coupée trop verte et dont les yeux, enfoncés sous les orbites, luisent pareils à des étoiles au fond d'un puits » ou «de ce coips desséché, aux membres noueux, à l'épine dorsale onduleuse comme une tresse. aux flancs rugueux et côtelés comme ceux d'un crabe », semble faite à plaisir d'après une statue analogue a celle de Sikri ou de Taklitî Bili i Nous devons remaiquei toutefois que le même texte fait perdre au Bodhisattin toute sa beauté passée, si bien que ales garçons et les filles du village, les bouviers les bergers, les ramas seurs d'herbe, de bois ou de bouse de vache, s'amusent par dérision à le couviir de poussière » Mais guind le Buddha-carita(2) nous dit au contraire que «bien qu'il n'eût plus que la prau et les os», la splendeur de sa majesté n'en était nullement diminuée, il n'y a plus a douter que la baguette magique de l'art n'eût déjà passé par là et dressé l'image de l'asseèle Gautama a dans toute sa glorieuse et pathétique hideur. C'est quelque chef-dœuvre de ce genre qui aura fait dire \ Acvaghosa qu'il restait un chirme pour les yeux en dépit de sa maigreur effrojable tel, si mince qu'il soit le premier croissant de la lune d'automne n'en fait pas moins les délices des lotus

A la vérit. nous ne connaissons encore d'autres répliques dé tachies que celles reproduites ici et une troisieme tête, qui fait partie d'une collection privée d'Angleterre mais on peut en espérer de nouvelles des fouilles de l'avenir, du moins au Gandhâra II ne semble pas, en effet, que cette figure, trop realiste, ait flatté le goût du reste de la péninsule Personnellement, nous ne nous souvenons pas d'en voir vu, et c'est à peine si Hiuan trang en mentionne une près de Bodh-Gayā (3) Quand, à Boro-Boudour (4), le moment est

<sup>()</sup> Ld p 254 trad p 220 Cf Vaha rastu II p. 231 232 (\* m st 05 96

Rec II p 128
PLETTE fg 78 et su v — A lex
position d'art bouddhique du Musée Cera

venu de figurer le chapitre xvu du Lalita-vistara et la période des austérités, les artistes indo-javanais se gardent de creuser le moins du monde les lignes molles et rondes de leurs images du Buddha. En revanche, ce type d'un relief si vigoureux, devait tenter la virtuosité des artistes sino-japonais. Les images en abondent, ainsi qu'on peut voir aux Musées Guimet et Cernuschi; et d'ordinaire elles reproduisent jusqu'à la barbe frisottante de la statue de Sikri, signe distinctif de l'ascète que celle de Takht-i-Bahai, décidément créée d'un ciseau plus timide, ne possède déjà plus.

LES BRIESH. - Nous avons intentionnellement relevé ce dernier détail dans le déguisement temporaire du futur Buddha en gramane hétérodoxe : il nous aidera à comprendre comment des moines bouddhistes ont pu être pris parfois pour des Tirthyas. Pareille mésaventure advint, nous dit-on (1), à Mahâkâcvana et à Vîtaçoka, le frère de l'empereur Açoka. Le premier en fut quitte pour perdre un bon diner; car le portier d'Anâthapindada, qui avait des ordres précis de ne recevoir que les bhikşu, lui ferma au nez la porte à laquelle il était venu seul et tardivement frapper. Le second y laissa la vie : car un hôte de basse caste, incité par une épouse cupide, lui coupa la tête pour la porter à Açoka et toucher la prime promise à quiconque mettrait à mort un hérétique. Dans les deux cas, et que l'issue en soit tragique ou comique, la méprise repose exactement sur les mêmes faits : Vîtaçoka, pour cause de maladie, et Mahakacyapa, à raison d'un de ses longs séjours accoutumés dans la solitude, n'ont plus que de grossiers haillons et surtout ont laissé pousser leurs cheveux et leur barbe. Réciproquement nous reconnaîtrons avant tout un moine bouddhiste à sa tête soigneusement rasée et à l'air de décente propreté qui est resté caracté-

nuschi (1913) figurait bien un bronze javanais représentant le Bodhisativa émacié (Art decoratif, juin 1913, fig. 1). il faudrait provisoirement y voir, à notre avis, une marque d'influence sino-japo-

naise sur les elles du Sud»

(1) Les deux récits se trouvent dans le

Dunavadana, p. 81-82 et 427.

ristique de la communauté Nous savons, en esset, que le Buddha, ennemi de tout extrême, permettait a ses disciples de recevoir des vêtements neuss de la main des sidèles, et ne leur presçrivait nulle



Fig. 439 — Le Curriri Gierrau. Musee de Lahore n° 3093 Procenant de Sikri Hauteur o n 82

ment comme l'urait voulu le finfiron d'austirités que fut le traître Devidutti de les confectionner d'un assemblige de haillons rumassés sur les tas d'ordures Quant à la coupe et à la couleur de cet habit, nous aurons l'occasion d'en reparler à propos du Maitre! Mais qu'on ne vienne pas dire que, au costume près, rien ne distingue un moine bouddhiste d'un de ces Tirthyas qui se rasent également la tête. Il y a un moyen certain de distinguer un Bhiksu deshabille d'un Ijivaka nu Du moins le policier qui rencontre dons la forêt des Bhiksus dépondlés de leurs vêtements par des brigands et attachés en cet état à des arbres, n'a-t-il aucune hésitation à les reconnaître pour ce qu'ils sont, grâce a ce signe particulier qu'ils ont l'épaule droite nourcie par le soleil et plus brune que le reste de leur corps(1). C'était, en effet, leur contume dans la vie réelle que de laisser cette (paule à découveit. Cette fiçon de se draper est au contrane asser rare dans l'école du Gandhara : elle ne montre ainsi ses moines que dans des scènes de culte (fig. 22, 216, 217) ou lors d'un diner en ville (2) (fig. 241, 262). Ce n'est guère aussi que dans cette deimère occasion, que nous leur voyons lour vase à aumônes à la main (cf cependant fig 141, 256a et 434d) et il est encore plus rare que, tel Mahâkâcyapa sur les figures 279 et 280, ils tiennent à la main le long bâton, dit khakkhara (9), qui leur servait, soit en voyage pour aider leur marche, soit pendant leurs quêtes pour écarter les chiens ou attirer au besoin l'attention distraite des hommes. à cet effet il clait surmonté d'un cercle de métal où tintaient quelques anneaux

Comme bien on pense, ce ne sont pas les représentations de moines qui manquent sur nos bas-reliefs à partir de la Première prédication, dont le résultat immédiat fut justement de jeter les bases de l'ordre (4), il n'est presque plus de scène de la carrière du

<sup>(1)</sup> Sutralankara, trad Herra, p 65 66

th Ce sont deux des occasions égale ment specifiées par Yi ravo pour se dénuder l'epaule droite, Rec, p 73 et cf p 70 — On remarquera que les fidèles laques faisaient de même quand ils ras semblaient cérémonieusement sur l'epaule gauche les plis de leur manteau

<sup>(\*)</sup> Cf Virsing, Relig Em , p 11, Rec , p 191 — Pour un joh spécimen

javanais de la tête en métal du baton of PLEYTE, Boro-Boudour, p 182 — Des six autres objets necessaires, trois sont les pièces du vêtement et les trois autres de rasoir, l'aiguide et le fittre

Capparition anticipée d'un moine lors de la première méditation (fig. 353) ou dès la quatrième «sortie» est le fait magique d'un deca , mais les Buddhas du passé Dipankara et Kâçyapa sont naturel

resse ici. Il en est cinq, entre tons, dont Açoka visite le atapa nu cours de sa grande tournée de pélerinages. A ceux de Cariputra, leegénéral de la loi- et -le premier des sages-; de Maudgalyayana, ele premier de ceux qui ont des pouvoirs magiques ; de Mahllacyapa, e le premier de ceux qui savent se contenter de peua, il fait une aumone d'un lakh (cent mille); à celui de Vatkula, ele premier de ceux qui n'ont pas à se donner de peine-, il n'allone, pour cette raison même, qu'un liard; mais quand il en arrive à celui d'Ananda, son offrande est d'un crore (cent lakhs, ou dix millions). Les royales largesses - encore que leur somme ne sous-entende probablement que ces petits coquillages qui servent de monnaie et qu'on appelle caories - n'out peut-être pas toutes passé en maconnerie : pourtant il ne semble pas qu'on ait jamais eu l'idée d'en consacrer une partie à l'érection de statues. Fa-hien (1), qui note encore de son temps le culte pieusement rendu dans les monastères aux deux grands disciples et à Anauda, ne parle toujours que de stilpa.

Il y a toutesois un point à retenir dans l'anecdote relative au peletinage d'Açoka. Vraie ou non, elle prouve l'exceptionnelle popularité dont jouissait Ananda. On peut conjecturer qu'il la devait moins à a qualité de « premier de ceux qui ont beaucoup entendu» la parole du Maître qu'à son nom de bon augure et surjout au sait d'avoir pendant vingt ans pris personnellement soin die Bienheureux, portant son vase à aumône, veillant sur son consort et son repos, organisant ses audiences, s'acquittaut ensin de sa tâche de serviteur attitré à la satisfaction générale. Tel est en este le certificat que lui aurait laissé en mourant le Buddha (a). D'autre part les nonnes lui savent avec juste raison un gré insini d'avoir intercédé près du Maître en saveur de leur admission dans la communauté et continuent à nourrir, en tout bien tout honneur, pour

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Trad Beat, p vxxx. Il note égolement la dévotion spéciale des nonnes pour Ananda et des novices pour R'thula, le fils du Buddha — <sup>(2)</sup> Mahdparinibbdaa-sutta, v, 15

le beau doux moine le même tendre sentiment que jadis la Mâtangi (1). A qui sit preuve de tant de bonté et de dévouement, la pos-



10 110 - Mes reservates Muses de Peshawar, nº 755. Prosenant de Talht «Bahas (1908). Dapois um planige de Pterhaeloguel Saries

térité ne pouvait pas tenir rigueur du déplorable instant de distraction qui lui fit omettre, Mara aidant, de prier à temps le Buddha de demeurer parmi nous jusqu'à la consommation des siècles! En dépit de cette passagère défaillance, il est resté pour tous les bouddhistes le redisciple bien-aimé<sup>(1)</sup> n. Loin de faire la moindre objection à cet engouement des générations postérieures, nous ne songeons qu'à nous en autoriser pour justifier à son tour l'attention spéciale dont il bénéficie dans l'école du Gandhàra.

Nous avons déjà rencontré au moins deux bas-reliefs (2) consacrés à ses aventures personnelles (fig. 249 et 250). Nous sommes très fortement tentés d'en ajonter un troisième : car rien ne serait plus attendu qu'une représentation de l'important épisode de la fondation de l'ordre des nonnes. Sur la figure 443 le Maître se trouverait-encadré entre sa tante Mahaprajapati et son cousin Ânanda, et celui-ci appuyerait les revendications de celle-là. L'essence de l'arbre qui abrite le Bienheureux s'oppose en esset à ce que nous considérions ce tableau comme une variante de la donation d'Amrapâlî (cf. fig. 244-245); et puis l'attitude du moine, seul debout en avant de ses confrères assis, prouve assez clairement qu'il joue un rôle actif dans la scène. Mais d'autre part les textes nous avertissent que, le jour où le Maître se laissa enfin arracher son consentement, sa mère adoptive et ses compagnes s'étaient présentées à lui la tête rasée et déjà revêtues de l'habit monastique(3). Il faudrait donc admettre ou bien qu'Ananda était déjà intervenu de sa personne lors de la première et vaine requête de Mahaprajapati, ou, plus simplement, que l'artiste s'est refusé à dépouiller d'avance les futures pénitentes de leurs atours laïques. Il ne ménageait pas seulement ainsi un heureux contraste entre les deux moitiés, gauche et droite, de la composition : il évitait du même coup la confusion presque inévitable que la tonsure et l'identité du costume engendrent entre bhilisu et bhilisuni Pour n'en citer qu'un exemple, ce

<sup>(1)</sup> Cf Adh Lectère, Bouddhisme au Cambodge, p 245 et suiv

<sup>(1)</sup> Signalons encoredansi A.S. I., Ann Rep 1909 10, pl XVI b, un nouveau frag ment exhumé à Sahri Bahlol par M. le D' D. B. Spooner, et qui semble combiner les

motifs de la «Frayeur d'Ånanda» et de la «Måtangi» — celle-cı reconnatssable aux deux cruches qu'elle porte au bout d'une corde sur une sorte de plateau

D Cullaragga, x, 1, Rockutt, Life, p 60-62, etc

sont les ecritures et non les sculptures qui nous incitent à reconnaîtie sur la figure a65, au pied de la céleste échelle, la nonne Ulpalai and de préférence à un moine (a) Quoi qu'il en soit, la contradiction entre l'ensemble des textes et ce modèle de bas relief (cf fig 434 c) nous force a laisser provisoirement son interprétation en suspens, et c'est seulement de nouvelles déconvertes que nous pouvons attendre des certitudes sur son compte

Il existe en revanche à Lahore un fragment sur lequel M J Ph Vogel a été le premier à attirer l'attention et dont il a tout de suite donné une identification sûre(2) Le morceau mérite d'autant mieux d'être reproduit (fig. 444) qu'il est l'unique exception connue à la règle générale que nous avons cru pouvoir poser, et d'après laquelle l'école du Gandhara s'est consacrée à l'illustration de la seule légende du Buddha(3) Le sujet de la scène, qui est le parimiridia d'Ananda, est en effet postérieur (et même, dit on, de nombre dannées) à celui du Maître (1) Sur ce qui étut judis le centre du panneau, le vieux patriarche s'offre comme en holocauste dans un flamboiement d'extase A sa droite, sur la rive Sud d'un invisible Gange (5), le 101 de Magadha, Afftaçatru, agenouillé sous son parasol, vénère déjà la moitic droite du squelette du saint, dont le seu surniturel a consumé la chiur et les entrailles A si gruche, si cette partie de la pierre n'était perdue, nous verrions de même, sur la rive Nord, les nobles Licchavis de Vaiçili rendre hommage à la moitié guiche de ses os, car tel était le suprême miracle dont l'excellent homme s'clait avisé pour contenter une

O D. même nous héstons à recon nattre cette agraçue ld on «première d'sen les sur les figures hôs et hoß (cf. JA.), sur leur 1909 p. 6.2 t. 63) et leur sur leur sur sur 11 p. testol de Charsal N- comporte comme donteurs quatre mones on sur le nombre leur bh leun (cf. J lh. Nozzi. due A. S. J. Asmal Prp. 1903 1903, 11 l. VIII. 1 et p. 250).

n Dans un article d > B E I F G

<sup>1 1905 ( 417 418</sup> Cft l P 266 et 600

A Sur l'ôpe relatif de Billla et d'Ananla ef la note de llocanit. Life p 58 n 3 Les traditions sont contra dictoures mais d'y a unan m té s'ir le fait qui surnécut longuement à s'n Maltre et cous n

Surecepoint of the p \$45-45a

dernière fois tout le monde Mais si ce fragment raconte graphiquement la même légende que les pèlerms chinois (1), il faut avouer que c'est aux iccits de ces derniers qu'il doit son identification, sans l'étrange détail du demi squelette qui la corrobore, qui aurait jamais osé certifier que cè moine fût Ânanda, alors même que se serait mieux conservée l'expression souriante que le sculpteur s'est efforcé de lui donner?

Ainsi done, il semble bien que l'école du Gandhara se soit contentée en tout et pour tout, d'un unique type de moine, sans acception d'âge ni même, pourrait-on ajouter, de seve. On n'a peut-être pas assez remarqué jusqu'ici que le bhilisu bouddhiste n'est pas moins introuvable que le Buddha sur les bas-reliefs de la vieille école indienne En vain le cherchons-nous à Bulbut et à Sinchi Quand enfin il se montre à Mathurd (fig 282) et à Amardvati (fig 228), il est en tout conforme à son prototype gandhirien, d'ailleurs traite d'après nature. Desormais il reparaît, toujours pareil à luimême, aussi bien sur les sculptures du Boro Boudour de Javi (fig 517) que sur les peintures de Mirin dans le Turkestan (fig 536) Un peu plus tard, à Mourtouq et à Touen-houang, nous apercevons dela l'amorce de ces types de sunts monastiques que le vigoureux pinceru des peintres chinois allait bientôt achever de fixer (2) Mais sans descendre jusqu'aux «seize», «dixhuit(s) n ou a cinq cents n lo-han (arhat), il convient de s'airêter un instant devant les groupes décoratifs du défilé de Long-Men, où le Buddha s encadre entre deux moines (fig 541) Après des hésitations que reflètent les textes et que nous avons ailleurs relevees (4),

<sup>·</sup> FA HIEN P 75 HIVAN TSANG, Mem , I p 595 et II p 51, Rec , II p 76 Cf encore Rocknik Life, p 165 167 et Tinavitra p 9 La scène est connue de l'iconographie tibétaine

<sup>(9)</sup> Cf von Le Goo Chotscho, pl 16 et suiv A Maybon L'Art bouddhique du Turkestan oriental Timission Pelliot (1906 1909), dans L Art decoratif, août 1910

p 52 50 R Perrucci L'Art bouddhique en Extrême-Orient, dans Gazette des Leaux-Arts sept 1911 p 206, etc

e Cf T Wattens The eighteen Lol an of Chinese Bud thist Temples (J R A S,

<sup>(9</sup> Iconogr bouddhique, I p 158 et cf encore Diejacadana, p 361, ou lnanda est placé en serre file

le choix des Chinois s'était porte pour cet office sur Mahâk legapa et Ânanda, c'est à-dire sur les deux patriarches représentant la transmission de l'Abhidharnin et des Sûtras mais tandis que le



Fa 15 VARPAN ET M E ROUDDE STEE

premier semble jouir du privilêre de l'éternell, jeunesse de second a conservé jusque sous le costume monastique le type senile aux cotes saillantes de son homonyme d'ascète hâgyapa (ef fig 436), souvent même il garde à la main le long bâton qui

Nor E C avantes Miss on archeologique dans la Chineses entrionale pl 224 — O) se s en rus roct e la Anan la égal ment colossal de Cevl n (reprod lans V Su tp. H st. of F ne. Art in Ind. a and Ceylon, pl. \LI\) le distingue sui nos scènes du Pari-nurana (1) Si d'autre part l'on veut bien réfléchir que Mahdhaçjapa et Ânanda sont, tout compte fait, les seuls grands disciples dont nous possidions au Gandhara des images certaines, on n'aura pas de peine à discerner les traces evidentes d'une influence indienne dans le choix comme dans le traitement de ces deux moines, — c'est-à dire jusque dans la création par les artistes de la Hrute-Asie d'un motif que l'Inde ancienne ne paraît pas avoir connu

## \$ 11 LE TYPE BU BUDDHA

De l'aspect extérieur des membres de l'ordie nous devrions aussitôt pouvoir conclure à celui de son fondateur L'imitation du Buddha est, comme de juste, à la base de la discipline et de la morale bouddhiques Donc, raisonnei a t-on, de deux choses l'une ou bien les moines de la secte se seront effectivement modelés dès l'origine sur leur chef, ou bien ils l'auront postérieurement conçu à leur propre image, de toutes minières miltres et disciples seront plastiquement pareils Nous allons au contraite constiter une fois de plus à quel point la logique n'est pas ce qui règle liconographie A la vérité, c'est bien à la ressemblance de ses bhiksu que les vieux textes (2), du temps où il n'y avait pas encore de statues, evoquent le souvenir du Bienheureux comme eux «il a la tête rasée», comme eux «il est revêtu du manteau monistique», et si de plus qu'eux «il porte répandus sur sa personne les trentedeux signes du grand hommen, cela revient à dire qu'il réalise paidessus le marché l'idéal de la beauté humaine (5) Or il suffit de jeter

<sup>(1)</sup> E CHAVASSES, loc laud , pl 197, et cf nos figures 279 280

<sup>(\*)</sup> Cf Die jacadana, p 166 l 3 4 le Buddha magique que notre Cakya munt se crée comme interlocateur est également deatrimeat nal ipurusalikannak samantagalo, mundah sampla-

tipratritah Le passage est aussi explicite

<sup>(\*)</sup> Le beauté merveilleuse du Bud lha est un des refruns ordinaires des textes Cf L Blavors, Introd , p 346, et voir notamment Sutral inhara, tra l Hesera p 391

<sup>1, 0</sup> 

les yeux sur n'importe quel Buddha pour constater que ce judicieux programme a été nettement et constamment violé, au moins sur un point essentiel : aucun d'eux n'a la tête rasée. Et la raison dernière de cette anomalie est que leur ancêtne commun, qui fut (comme nous pensons le démontrer au chapitre xun) la création de l'école du Gandhâra, n'a jamais reçu la tousure.

Autant l'avouer de suite : si nous pouvions, bouddhistes ou bouddhisants, dépouiller une longue accoutumance et nous refaire des yeux neufs, nous serions de prime abord choqués par le caractère ambigu de ce prototype gandharien du Buddha. Car enfin que ne cesse de nous ressasser la tradition? Ce n'est pas nous, c'est elle qui pose au Bodhisattva naissant le sameux dilemne : « Ou bien tu resteras dans le stècle, et seras un monarque universel; ou bien tu entreras en religion, et deviendras le sauveur du monde.» La seconde alternative est supposée réalisée : que voyons-nous pourtant sur les figures 201-300, sur la planche II (1), sur la figure 445 et les suivantes? Ce personnage n'est pas un prince, car il n'en a ni le costume ni les bijoux; mais comment pourrait-on prétendre que c'est un véritable religieux, puisqu'il n'a pas la tête rasée? Si c'était un bhiliqu, il n'aurait pas gardé ses cheveux; si c'était un cakravartin, il n'aurait pas pris l'habit monastique. Moine sans tonsure ou roi sans parures, décidément ces étranges images ne sont franchement ni d'un clere ni d'un laïque, mais on ne sait quoi d'hybride et d'incohérent qui n'a de nom dans aucune langue indienne. Telle est l'indéniable et grave difficulté à laquelle nous nous heurtons dès le seuil même de notre étude du Buddha gan-. allarien. N'va de soi qu'une identification si assuréen en saurait eltre un instant compromise : elle n'en demande pas moins à être vérifiée jusque dans see fondements. Nous n'y parviendrons qu'à condition d'analyser dans le dernier détail les éléments composants de cette hétéroclite figure et, suivant notre méthode ordinaire, de relever à

<sup>(1)</sup> Nous désignons ainsi le frontispice du présent volume,

chaque pas le temoignage des tertes pour le confronter avec celuides monuments

I La Tere du Buddua. — Notre première enquête portera natu rellement sur le point capital de cette chevelure qui suffit a fare du Buddin, parmi tous les bhiksu dont il parlage la vie eriante et mendiante, une catégorie à part On se souvient peut-être que nous avons déjà du toucher un mot de ce problème à propos de la transformation du Bodhisattva en Buddha(1) Il suffira ici de rappeler les faits, lesquels sont ficiles à résumer D'une part tous les textes sont d'accord pour faire de la tonsure la définitive et indispensable pliase de cette transformation. La première pensée et le premier geste du Bodhisattva, aussitôt qu'il s'airête dans sa fuite et qu'il s'est dépouillé de ses bijoux, sont pour se couper les cheveux avec son épée Car, lui font expressément remarquer le Lalita vistara comme le Maharastu, il y a incompatibilité absolue entre la chevelure et la vie religieuse, et il lui faut choisir entre elle ou sa vocation L'Abhinist ramana-satira, ci aignant même que cette opération, fute par lui même et avec un pareil outil, ne soit trop sommane et insuffisante a lui donner l'aspect d'un viai mome, fait descendre tout exprès du ciel, le rason à la main, un deva déguisé en baibier qui complète l'ouvinge (2) D'autre part les sculpteurs gandh triens consentent bien à priver le Bodhisattya de toutes ses parures, sandales et turban compris, et à le décoisser comme à le déchrusser, et à l'affubler d'un manteau monastique, mais jamais, au grand jamais, ils ne se resignent à lui rasci la tête Autant dire que sur un point capital ils se refusent à achever la transformation attendue du laique en moine et se mettent en révolte ouverte non seulement contre les données de la tradition.

Cf t I p =63 366 " Brat Rom Legend, p 144 Lalite rutara, el | 224 et tral p 197

Malarastu, II p 165 of Buddha-earsta, ve 59 ele Cepen lant la liste du Dieje radana (p. 391) omet eet és isode

mais, ce qui est plus grave, contre celles que leur fournissait l'observation directe de la réalité.

all ne manquait pas en effet autour d'eux de modèles vivants de bhiksu, et cela parmi les donateurs eux-mêmes. Les sculpteurs ne les ont pas sculpment coudoyés, ils les ont observés : rien de



plus réaliste que la face glabre et le crane tondu de leurs momes, tels que nous venons de les voir. Dans la figure même du Buddha, si idéalisée qu'elle soit, ils ont toujours retenu un détail particulier à toute la gent monacale et évidemment copié d'après nature : nous voulons parler du lobe affreusement distendu et béant des oreilles. Tel il restait en effet - et tel il resterait encore aujourd'hui dans certaines parties de l'Inde, comme le Travancore une fois dépouillé des lourdes boucles que nous lui avons vues suspendues sur les images princières et divines. C'est là un trait ethnographique que les bouddhistes de la Haute-Asie n'ont plus compris. Persuadés qu'ils sont que dans les images du Maître tout doit avoir un sens symbolique, on assure qu'ils verraient dans ces longues oreilles une marque de sagesse : nous ne pensons pas qu'un Indien s'y soit jamais mépris. Les artistes gandhariens ont su ainsi observer quand ils ont voulu. Ils nous font même assister en détail rà la conversion de Nanda, et sur les figures 236-238, ils n'hésitent pas à livrer au rasoir du barbier le chignon de ce demi-frère du Buddha. Là-dessus ils ne se montrent intransigeants que quand il s'agit du Buddha lui-même. Et tout de suite une conclusion s'impose. Même si l'histoire ne devait pas tout à l'heure nous l'enseigner, ce fait seul suffirait à prouver que le type du Buddha a élé créé après coup, alors que toute donnée iconique précise était perdue sur son compte, et que cette création est l'œuvre d'étrangers plus artistes que théologiens et plus soucieux d'esthétique que de rigourense orthodoxie.

A. Les éléments importés. — Tout dépend en effet du point de vue auquel on se place, et les caractères à nos yeur les plus familiers sont justement ceux qui paraîtront le plus exotiques aux Indiens. Mais, pour eux comme pour nous, les origines occidentales du créateur du 13pe du Buddha ne se dénonceront pas seulement par son obstination à narquer la tradition et les usages boud-Alhiques sur l'article de la chevelure du Maître; il les trahit encore par la mamère même dont il a exécuté ces cheveux. Il s'est en effet servi du procédé dit "des ondes" : et aucun mot no rend mieux l'effet produit par ces sortes de petites vagues qui se poursuivent. Rien qu'à ce trait on reconnaît d'abord la main d'un sculpteur nourri dans quelque atelier hellénistique. Mais la facture classique

ne se révèle pas que dans cet unique détail. Tout dans le visage la proclame, la ligne droite du profil, la coupe (encore qu'un peu allongée) des yeur, l'arc sinueux de la bouche, sans parler de l'orbe du nimbe. N'aurions-nous entre les mains d'autre spécimen que la figure 445, sans renseignement géographique ni historique d'aucune sorte, il suffirait à prouver qu'en un temps et en un lieu la technique grecque s'est une fois appliquée à un sujet indien.

Là ne se borne pas ce que nous pouvons déduire du seul examen de cette figure. N'est-ce pas comme si le maître hellénisant dont l'habile ciscau fit sortir ce Buddha de ce bloc de schiste blen nous avait laissé ses considences empreintes dans la pierre ? Oncroit deviner devant l'œuvre réalisée comment il fut conduit à la concevoir et à l'exécuter ainsi. D'une part n'était-il pas un peu de chez nous et par suite ne nous est-il pas plus aisé de lire dans ses pensées ? Et d'autre part ne savons-nous pas d'avance ce que vont lui suggérer les donateurs ? Au moment de leur rencontre, la figure du Buddha ne se perdait pas seulement dans les brumes du passé; elle commençait encore à s'embuer dans les vapeurs d'encens qui de toutes parts montaient vers sa divinité naissante. Ce qu'il s'agissait en somme de représenter, c'était quelque chose comme un jeune prince, issu de la race du Soleil et plus beau que le jour, qui, au temps jadis, rempli de dégoût et de compassion pour le monde, avait pris l'habit de moine et était devenu par la force de son intelligence une sorte de dieu sauveur...

> Apollon, Dieu saurenc, Dieu des sarants mystères, Dieu de la vie et Dieu des plantes salutaires, Dieu vainqueur de Python, Dieu jeune et triomphant...

Nul, s'il se rappelle ces beaux vers antiques d'André Chénier (<sup>1</sup>, o' ne pourra s'étonner que notre artiste ait aussitét songé à utiliser dans la circonstance le type du plus intellectuel de «es Olympions imberbes. Un dompteur de dragons et de démons, un triompha-

<sup>&#</sup>x27; Buroliques, 11

teur de toutes les puissances mauvaises, un dispensateur des dictames qui guérissent la douleur du monde, n'est-ce pas là l'évocation de Phœbus-Apollon au même titre que du Buddha? Le contesteraiton qu'il n'en subsisterait pas moins ce fait d'évidence tangible : c'est le type quelque peu efféminé de l'Apollon hellénistique<sup>(1)</sup> qui a fourni l'étoffe dont furent faites les premières têtes du Buddha (cf. fig. 446, etc.).

B. L'apport indigène. — Est-ce à dire que les Indiens n'avaient rien de plus précis à donner comme indication à l'attiste? Il est certain qu'ils avaient au moins des données générales sur la forme corporelle de leur idéal humain, et les textes bouddhiques nous ont conservé une liste des 32 signes principaux et même des 80 signes secondaires du πgrand homme π<sup>(2)</sup>. Malheureusement les savants européens ne l'ont d'abord connue qu'à travers des traductions chinoises et tibétaines, et l'opinion s'est aussitôt accréditée que l'on avait affaire à un catalogue en règle des caractères de la personne, et par suite des images, du Buddha. Burnouf lui-même <sup>(2)</sup>, qui se croit encore obligé de réfuter la thèse de W. Jones sur π'l'origine africaine π du Sauveur inden, a dû se placer, ne fût-ce que pour le déblayer, sur le terrain des précédents exégètes. La critique pénétrante du génial philologue nous dispense de l'y suivre aujourd'hui. A présent qu'il a fait place nette de toutes les divagations antérieures,

O Nous sommes heureux de nous trouver d'accord sur ce point essentiel avec MV Berosses et Grivernes (Buddh Art in India, p. 164-165), qui notent encore à ce propos les caractères de divinite solaire que la légende prête parfois nu Buddha — Faut-il rappeler que le Mithra persan est devenu de même une sorte d'Apollou (cf. J. Danusstrien, Zenddicta, II, p. 441)?

(f) Cf Lalifa-ristara, éd , p 105, et trad , p 95. La même liste se refrouve en pâli, mais en seps inverse, dons le

Lalkhaya-sutta, le Mahupadana sutta (Ilars Davins, Dalagues, parl II. p. 14), etc.
— Catons enfin le texte tibétain du Citra lalsana, édité et traduit par M B Luera dans ses Dokumeite der mdstehen Kinst (Leipng, 1913) De même que le Lakhana Resa Petiken Riye ambodgien, analyé par M. Adh. Luchax dans Comptes rendus de l'Acad des Inscriptions, 13 mai 1898, e decruier teste donne en outre les proportions du corps siéal da Badella 90 Leitu de la Bonne Lu, Appendire V. Leitu de la Bonne Lu, Appendire

VIII, p 553-647.

il nous apparaît plus clairement même qu'à lui — a nous qui sommes hors de la poussière des démolitions — que, loin d'être une « description écrite» des représentations figurées du Buddha, la liste des signes etait bien anterieure au Bouddhisme. M. Senart a montié comment elle plonge par ses origines dans les plus vieux mythes brahmaniques de l'Inde. Nos textes bouddhiques eun mêmes n'eu disconviennent pas il suflit de les lire pour voir que la pré



Fig. 443 -- Lintersection o animal extension of reunes (\*
British Muse in Haute r o in 22

tendue description en est point un apanage exclusif du Buddha elle appartientà titre égal au Cakravai un, ou plutôt elle n'appartient en propre mià l'un mià l'autre, mais au Mahapui usa () - Ajoutons qu'elle n'est par suite l'apanage d'aucune secto particulière, mais le patrimoine commun de tous les Indiens

Il importe donc également de se faire dès le début une idle existe de la destinition de cette liste Quelle que soit la portée évidemment symbolique de certains des caractères énumérés par

Francesur la legente da Budtha 1º61 p 110(cf d ulleurs Benvory toc lawf p 619)

286

elle, nous la trouvons pratiquement réduite, aussi bien dans les écultures pálies que sanskrites, au rôle rfamilier et réaliste ; que lui prete toujours la Brihat-samhita, celui de « manuel astrologique». C'est pourquoi, dans le Mahdpaddna-sutta comme dans le Lalita-vistara, le premier soin des devins brahmaniques appelés auprès d'un nouveau-né, est d'examiner, dans l'ordre de cette énumération, les signes corporels de l'enfant qu'on leur présente, en vue d'en tirer des indications pour la prédiction de son avenir. Ce qui nous intéresse surtout ici, c'est que la liste des signes, tant principaux que secondaires, était originairement ur. recueil à l'usage des tireurs d'horoscopes avant de passer pour un schéma destiné à guider les imagiers : autrement dit, pour reprendre l'expression de M. Senart, quand nous la lisons dans nos textes, c'est déjà un «manuel astrologique», ce n'est pas encore un memento iconographique. Cette simple mise au point nous aidera à dissiper plus d'un des malentendus qui ne pouvaient manquer de se produire quand ce programme des perfections physiques de n'importe quel enfant prodige destiné à devenir plus tard un « grand homme, a été après coup, et de gré ou de force, appliqué aux

Il vaut encore la peine d'insister sui un autre point qui, entrevu par Burnoul, n'a pas nou plus échappé a la perspicacité de M. Senart: nous voulons parlei du caractèie subordonné et postérieur que le nom même d'anuvyanjana assigne à la seconde liste par rapport à la première. Les 80 «signes secondaires» ne viennent pas s'additionner aux 32 signes principaux: ils n'en sont que la reprise plus détaillée, et «une sorte de glose (4)». Cela ressort notamment jusqu'à l'évidence d'une lecture attentive du Lalia-

représentations du Buddha adulte(1).

<sup>(1)</sup> On fera peut-être remarquer que certaines données relatives aux «quarante dents égales», êt la démarche, à la parole ne sont guère de mise pour un nouveau-aé, maisoutre qu'aucune chicane ne saurait prévalour contre le témosgrage

unanime des textes, il ne faut pas oublier que, par définition, il sagit d'un enfant du mirade

<sup>(9)</sup> Loc laud (Bornour, p 557, et E. Sexart, 1" éd , p 149-150, 2' éd , p 124 125)

ustara Soit par doculité de compiliteur, soit par coquetterie litteraire, le iédacteur a pris soin de dérouler la seconde énumeration dans l'ordre evactement inverse de la première La série principale débute par le sommet de la tête-et aboutit aux extrémités, mains et pieds, la série secondaire recommence au bout des ongles pour finit comme lautre a commence (1), mais, plus développée elle nous en fourant pas à pris une paraphrase suivie Les der-

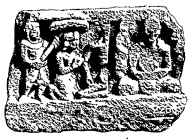


Fig. 444 - Le Parinierana d'Ànand Musée de Lahore n. 2285 Procenant de S'ere Hauteur om 1.0

nières diflicultés s'évanouiront, et bien des pei plexités nous seront épargnées, si nous consentons à user, qu cours de notre exégèse-du commentaire dans le texte qui nous est ainsi gracieusement offert

Est ce d'ailleurs la peine de fuire remarquei une fois pour toutes que, si la liste des signes du mahapurusa ne se rapporte pas proprement au Buddha ni même au Bodhisattia, en revanche elle a été appliquée aussi bien à l'un qu'à l'autre, à celui ci même avant celui-l'à et si nous n'en avons pas déjà parlé au précédent

<sup>()</sup> Tel est aussi l'ordre suivi pour li liste princ pile pill e (\*) Vojez t I p 296 et 314 cf la

lamentat on de Gopă dans le Lal a r s tarn éd p 230 tra l p 201 laquelle n est qu'une variation sur ce thème

chapitre, c'ét ut uniquement pour éviter d'inutiles répétitions les même notre táche spéciale d'iconographe sera singulièrement allégée par le fait que la plupart des signes, encore que corporels, ou bien demeurent invisibles, ou bien échappent, sinon à tous les arts, du moins à la sculpture. Sur les 32 principiux nous n'avons à retenu pour linstant que les 13 qui concernent la tête, sur ce nombre nous devons aussitôt éliminer d'une part la voix douce et profonde (nº 10), l'exquisité du goût (nº 11), la langue longue et mince (nº 12), les qualante dents blanches régu hères et bien jointes (nº 7-9), d'autre part les longs cils (nº 4-5) et la couleur bleuttre des yeux (nº 6) Le front large et uni (nº 8) et la-machoire de hon (nº 13) ne sont que des indications d'ordre esthétique forcément imprécises et par suite sujettes à caution (1) Restent, outre les cheveux bouclés vers la droite (nº 2), les deux marques caractéristiques dont les noms techniques sont l'arna (nº 3) et, assure-t on, l'usnisa (nº 1)

L'und — Le cas de la première est des plus simples tous les témognages sont concordants. Le mot designe proprement un flocon de laine, le Lalita-iistara nous explique qu'il s'agit ici d'une petite touffe laineuse « qui était née entre les sourcils», sins doute à leur point de rencoutre, car cette maique n'est glosée dans la seconde liste que par quatre épithètes se iapportant aux sourcils qui sont réguliers, brillants, noirs et reunis (3) On conçoit dès lors que les Tibétains comme les Singhalais aient pu entendre qu'à leui jonction il s'était formé « un cercle de poils». De leur côté, nos artistes se sont docilement conformés à cette donnée, mais tout naturellement avec leurs moyens de sculpteurs aussi out-ils communement représenté l'urad, sur le front des Bodhisattvas comme

Nous aurons d'ailleurs à y revenir plus bas p 356

<sup>(\*)</sup> I alua ristara p 105 l 14 15 et p 107 l 8 9 — On sait que celle Jonction des sourcils est reputée un signe

de beauté dans tout l'Oisent à saint Jean Damascène remarque également que les artistes byzantins l'ont attribuée au type du Christ (cf. Barer 1rt by-antin, p. 16 17)

sur celui des Buddhas, par une simple lentille de pierre : quelque chose d'assez analogue en somme à un grain de beauté, ainsi que, sur le vu de leurs œuvres, nous serions à présent tentés de traduire. Peu leur chaut au début que, de l'aveu commun, elle fût' d'une blancheur soyeuse. Il semble toutefois que les donateurs aient bientôt insisté pour souligner ce détail : et c'est vraisemblablement pourquoi l'on aurait eu recours au procédé qui consiste à la marquer par une pierre précieuse enchâssée au front des statues. A supposer que celle-ci fût blanche, comme c'était son devoir, diamant, cristal de roche ou pierre de lune, elle rendait mieux "l'éclat de neige et d'argent " dont parlent les plus anciens textes - peut-être aussi les faisceaux lumineux que par instants elle était censée émettre (1). Selon certains (2) ce flux de lumière était même constant. Il ne restait plus, pour renchérir sur tant de merveilles qu'à supposer que les rayons qui s'échappent de l'arna fussent multicolores comme ceux qui s'échappent de la bouche dans le cliché bien connu du «sourire du Buddha(9)». Cela expliquerait indirectement que l'Amitayur-dhyanasatra voie dans l'arna d'Avalokitêçvara toutes «les couleurs des sept joyaux 4) » et que la coloration de la pierre varie encore à l'heure actuelle au front des Buddhas japonais (fig. 582). Il n'est pas moins intéressant de notes que le procédé remonte sûrement jusqu'au Gandhâra même : car nous trouvons sur plus d'une statue le creux - naturellement vidé par la cupidité des hommes - où la pierre, vraie ou fausse, s'enchassait jadıs (cf. fig. 395, 450, 575, etc.).

L'usulsa. — Les diverses données relatives à l'usud se laissent ainsi enchaîner de façon assez cohérente. Au contraire le second signe nous paraît avoir été l'occasion d'un curieux quiproquo. Si l'on demande aujourd'hui le sens d'usulsa, tout indianiste répondra

<sup>(1)</sup> Lalita-tistara, début du chapitre xxi; ef Lotus de la Bohne Loi, éd. p 6: , trad Bessore, p 4.

m Beat, Rom Leg., p 179

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Dicyaradana, p 67, etc., ou l'urna parfois résorbe une partie de ces rayons (161d., p 69. l. 5)

<sup>19</sup> S B E , XLIV, p 187

sans hésiter que ce mot désigne la protubérance crânienne des Buddh is. Qui en effet ne l'a docilement répété depuis Burnouf, sans plus se préoccuper de savoir comment ce dernier avait été conduit a l'admettre ? Or Burnouf ne dissimule nullement les raisons qui l'ont contraint à une interprétation aussi éloignée du sons originel de ce substantif Suskrit - lequel, comme il commence per le déclater, signific proprement eturban - : c'est qu'il a traduit ecomme le font les Tibétains et comme le veulent les monuments figurés ». Bref, il a expliqué ce terme technique sur la foi de textes tardifs, mais avant fout d'après ele témoignage parlante des images. Et sans doute il a raison au fond, et c'est bien ainsi qu'il faudra toujours finir : mais anjourd'hui, en bonne methode, il fant commencer autrement. Nous venous en effet de le constater, la liste n'est pas moins antérieure aux représentations figurées que celles-ci à leur tour ne le sont aux conceptions des Tibétains. Telle est donc aussi la bhère qu'il conviendra de suivre. Notre explication ne sera valable et satisfaisante qu'à condition de jeter un pont sur l'hiatus qui existe entre l'acception primitive du mot et son acception postérieure, et de nous faire passer sans effort, par l'intermédiaire des sculptures, du sens de rturban » à celui de abosse du cidne ».

Le point de départ de notre enquête n'est pas douteux. M. Senart a déjà remarqué que «l'usnisa paraît comme la cofflute royale- dans les textes brahmaniques relatifs aux cérémonies du sacre (rdjasilya)<sup>(1)</sup>. Les anciens textes bouddhiques l'emploient également pour dénommer cette sorte de cofflure, moitié turban et moitié diadème, que portent lous les personnages de haute caste. Quand, par exemple, le 101 Bimbishta de Magadha vient rendie visite au Bienheureux, il dépose avant de l'aborder, les cinq insignes de la royauté, a savoir l'usnisa, le parasol, l'épée, l'éventait et les sandales de la Paraute, c'est son usuisa que le Bodhisattva se fait

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Vajas Samh, X, 8 — (1) Dioyacadans, p. 167 Le Lalitaustara (p. 135, f. 11) emploie le mot im Auta, ndiadème» comme un équivalent à univa — Pour unitémoi grage siamois modeine, cf Bervour Lotus, p. 629

apporter par son fidèle Chandaka (fig. 178 b, 180 a et 447) et qu'il lui rend quelques heures plus-tard en même temps que ses autres parures (fig. 184-185); c'est lui que les dieux vénérent, en même temps que la mèche de cheveux qu'il contient, sur les



Fig. 445 --- Le type ivao-enec av Beadus Coll ction d : Guides, a Mardan Haute ir de la tête om 27

bas reliefs de Barlut<sup>(4)</sup>, lui que des donateurs adorent sur la figure 186. Ceci posé, que veulent dire les textes quand ils nous assurent que l'enfant-Buddha, comme tout futur «grand homme», était à sa naissance usnisa-eira? La grammaire permet deux sens il était né «avec un turban (sur) la tête » ou plutôt «avec la tête (comme) un turban ». Le bon sens écarte aussitôt la première alternative : car, dans le cas même des enfants qui naissent coiffés », ce n'est toujours pas de cet assemblage d'étoffe et de



Fig. 446. — Minz Tipe.

Musée du Loure, n° 1. Hauteur : 0 m. 25.

pierreries que nous avons déjà eu à décrire<sup>(1)</sup>. D'autre part il faut avouer que la comparaison impliquée par la deuxième traduction ne dit absolument rien à l'imagination des Européens, Mais consultons la glose qu'en donne la liste des 80 signes secondaires: celle-

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 186.

ci déclare le Bodhisattva paripurnattandinga, « ayant le chef (mot à mot : le membre supérieur) pleinement développé». A la bonne heure, voilà qui devient intelligible. Cette bizarre expression ne fait donc qu'énoncer à la mode indienne le préjugé courant qu'un fort développement cérébral annonce l'intelligence. C'est aussi

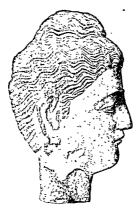


Fig. 456 bis.

pourquoi, dès leur naissance, les héros des contes sont dits chatrakāra-pirak<sup>(i)</sup>, capant la tête en forme de parasol<sup>2</sup> ou plutôt «de ruche». C'est toujours la même idée sous une autre forme. Les enfants prédestinés n'ont pas le crâne étroit ou pointu d'un idiot

<sup>(1)</sup> Divyaradana, p. a. l. 26; p. 58, l. 3, etc.

ou d'un microcéphale : ils ont une tête qui s'élargit en s'arrondissant par en haut. C'est tout, ou du moins il n'y avait à l'origine rien d'autre à chercher dans cette expression. C'est d'ailleurs ainsi que le commentateur pâli persiste à l'entendre(1); et sans doute le saint Upagupta n'aurait pu donner d'autre explication à Açoka Iui-même : car, de leur temps, il n'y avait pas encore d'images du Buddha.

Fort bien, dira-t-on; mais alors comment expliquerez-vous que les sculpteurs gandhauens aient pu prendre et nous donner le change en traduisant graphiquement le terme d'usnisa par une protubérance crânienne? - Il n'y a pas lieu de l'expliquer, pour la bonne raison qu'ils n'ont jamais fait, ni songé à faire rien de pareil. Leurs œuvres sont là pour témoigner de la pureté de leurs intentions Qu'on veuille bien se donner la peine de les regarder. Toute leur initiative ne va qu'à décoisser le Bodhisattva après son «départ de la maison, et c'est le moins qu'on puisse faire à quiconque prétend entrer en religion. Chacun sait en effet que, dans l'Inde ancienne, la vie religieuse se menait sans chapeau comme sans toit pour abriter sa tête. En quoi est-ce à piésent leur faute si, le turban une fois ôté (fig. 185 et 187) tout comme avant qu'il ne soit mis (fig. 447), on aperçoit le nœud qui rassemble les cheveux sur le sommet de la tête? C'est la mode indienne qui le veut ainsi(2). La preuve que nos gens n'y entendent pas malice, c'est qu'ils ont commencé par faire pour Nanda (fig. 234-237) ce qu'ils ont fait pour son demi-fière Siddhartha, et ils auraient agi de même pour un prince quelconque. Toute la dissérence, répétons-le une fois de plus, c'est que dans le cas du futur Câl ya-muni ils en demeurent la, et qu'au lieu de faire tomber son chignon, ils n'ont souci que de le traiter de la façon à leur gré la plus esthétique. En fait,

<sup>(1)</sup> Rays Divins, Dialogues, part II, p 16, n 4 "L'expression, dit le Com mentaire, se rapporte a l'ampleur soit du front, soit du crâne "

<sup>(\*)</sup> Cf ci-dessus, t II, p 98 et 186,

et ci-dessous, ch. xviit, S.2.— Gest en ce sens que le clignon signalé par V. J. II. Massitul, sur une statue de Bodh-Gayl (J. R. A. S., octobre 1908, p. 1098 et pl. IV, 4) est «no new feature»

ce qui distinguait a leurs yeux la tête d'un Buddha de celle d'un Bodhisattva, c'est justement que le premier ne portait plus l'usnisa on turban dont étut coiffé le second. Tel est du moins le cas pour les premiers créateurs du type. Et ainsi nous restons fort décon certés car une fois de plus il nous apparaît clairement que dans cette création qui, nous ne saurions trop le répéter, n'a rien dorethodoxe, les autistes ont travaillé à l'écart des docteurs. Textes et images sont encoie indépendants les uns des autires, et nous demeurons, tenant d'une main la liste, de l'autre la figure 445, etc., sans apercevoir, à l'urna pres, le moindre hen entre elles

Ne nous décourageons pas et survons par anticipation (1) la destinée de nos statues Bientôt nous verrons la gracieuse et classique ondulation de leur chevelure se rompre et se remplicer par une série de boucles toutes recourbées vers la droite Que s'est-il passé? - C'est ici que la liste vient à notre secours Evidemment les fidèles ont fim par être choques de la contradiction par trop fingrante de ce luxuriant chignon avec la condition religieuse du Maître et les récits des textes sur sa tonsure Dautie part ils se heurtent à la contume établie de l'ecole, à laquelle leurs yeux mêmes sont déjà habitués. Le résultat de ce conflit est, comme dans toutes choses humaines, une cote mal taillée La liste traditionnelle des 3a signes, qui passée dans les saintes Ecritures, commence à sadapter à la conception du Buddha va fournir à cette transaction une base acceptable pour les deux parties. Le donateur, au goût déja un tantinet hellemisé, renonce à raser selon la règle bouddhique la tête du Maitre, le sculpteur déja fortement indisnisc, accepte de lui appliquer le denvième des 32 signes 4 savoir «les cheveux bouclés et tous tournes vers la droite» A la vérité cet accord est asser absurde al ne donne pas satisfaction \ la règle de l'ordre, qui exige la tonsure totale, et d'autre part ces houclettes naturelles chez un nouveau-né, risquent de faire passer un adulte

<sup>()</sup> Nous aurons à v revenir à pre pos de l'histoire lu type de Bullha (fr. 573 578

pour un nègre — ce qui n'a pas manqué(1). On voit ce que l'esthétique y perd, on ne voit pas ce qu'y gagne l'orthodoxie. Et toutes ces objections sont en esset parsaitement valables: mais le propie des compromis, en art comme en diplomatie, est de ne contenter tout à sait personne; et surtout, qu'on cherche: une autre explication de la transformation qu'a subie le type du Buddha de la sigure 445 à la sigure 578: pour nous, nous n'en voyons pas et nous désons qu'on en trouve une, à moins qu'on ne veuille revenir à l'ahypothèse asricaine » du Buddha négroïde.

Nous ne sommes pas au bout de nos remarques : ce que le moyen terme adopté a de plus boiteux, c'est son exécution. Ce n'est pas seulement la tête du Bienheureux que les apprentis indiens de nos sculpteurs recouvrent des fameuses boucles : ils font encore machinalement courir celles-ci jusque sur le chignon. Il n'est guère admissible que ce soit par incompréhension et imbécillité pures : mieux vaut croire que la silhouette de la tele du Maître surmontée de cette masse capillaire arrondie était déjà une tradition acceptée dans l'école. Ce qui tendrait à le prouver, c'est que, sur certaines têtes dont la chevelure reste ondée, les ondes se répandent avec non moins de maladresse par-dessus la touffe qu'elles étaient censées former (cf. fig. 448-449). Les épigones du Gandhara se sont bornés à remplacer par un semis de boucles ce débordement de vagues qui avait déjà submergé le chignon. Ce faisant, ils ont conservé le renslement de ce dernier, alors qu'il n'avait plus aucune raison d'être, avec la même servilité que leurs successeurs de l'Inde et de l'Extrême-Orient ont reproduit depuis la difformité ainsi produite. Car Burnouf le fait très justement observer: avec les courtes boucles, la protubérance qui couronne la tête des figures 578, 579, etc., et de toutes les images postérieures ne peut plus être due au rassemblement de la chevelure sur le sommet du crane :

(b) J FERGESSON, dans la 2º édition de Tree and Serpent Worship, pose encore la question de savoir «pourquos le Buddha a été représenté avec des cheseux laineux, confine un nègre», ef ci-dessus, L II, p. 284.

rette Éminence doit donc appartent au crâne même n Ét en effet, la contine des imitateurs gandhâriens vient de créer de toutes pièces la bosse de lusaisa, dans lacception bouddlique et posterieure du mot Quant aux créateurs du type, ils ne sont, encore une fois, pour rien dans cette grotesque déformation Ce serait leur laire tort que de les en accuser, et ils ne comprendiquent pas davantage qu'on leur sit compliment davoir su dissimuler la dissormité de



Fig. 44 - Lr soundit des rennes (cf. fg. 178 180)

B tsh Museum Hauteur om 34

lumina sous un crôbyle à la grecque() La question ne se posait pris pour eux En revanche, elle simpose à tous, aussi bien artistes qu'exégètes, à pritir du jour où une malfaçon de leurs pâles imitateurs fait surgir sur la tête du Maître, à la place du chignon qu'il portiut comme tout le monde, une protubérance d'un caractère anormal

Voici en esset que sosse à nous la transition cherchée, et il est à perno besoin d'indiquer par quelle pente insensible, et cependant

Cf Budih Aunst p 140 éd anglaise p 163 165

ırrésistible, elle nous mène au but proposé. Que la liste des 32 signes sût déjà en train de voir s'obscurcir sa destination commune de manuel astrologique pour tourner au memento d'iconographie bouddhique, c'est ce que l'emprunt par les sculpteurs du second et du trossième d'entre eux — ceux des frisons et de l'arna — vient de nous prouver. Par un procédé concomitant, quoique inverse, donateurs et docteurs devaient être fatalement amenés à y chercher des noms pour les caractères marquants des images. Or rien n'était plus visible que la bosse ainsi tardivement poussée sur le crâne du Buddha : et d'autre part la langue manquait naturellement de mot pour une anomalie aussi inopinément improvisée. Comment n'aurait-on pas été tenté de lui assigner justement le premier terme technique de l'énumération — terme d'ailleurs assez ambigu et dont le plus clair était qu'il se rapportait à la tête? On conçoit qu'à cette tentation aient d'un commun accord succombé interprètes chinois, tibétains ou européens, jusqu'aux plus modeines; et parmi ceux-ci - battons notre coulpe - nous avons été des premiers à oublier dans nos études d'iconographie la sage réserve avec laquelle M. Senart protestait encore que e la valeur propre du mot ne permet pas de considérer ce sens comme primitif(1) ». Nous ne voyons d'ailleurs que des avantages à garder un terme si commode, et il n'y a pas à discuter des mots quand on convient de leur sens : tout ce contre quoi nous voudrions mettre le lecteur en garde, c'est qu'il croie, ce faisant, parler un pur sanskrit.

Est-ce à dire qu'il faille à présent tomber dans l'autre extrême et soutenir que quiconque désigne par usuéu ce que d'aucuns se plaisent à appeler « la bosse de sagesse » du Buddha ne fait qu'employer le jargon archéologique moderne? Rien ne serait plus exagéré. Disons seulement qu'il parle une sorte de sanskrit houddhique fortement influencé par les monuments. Les témoignages tibétains et chunois sont là pour prouver que le mot avait pris de bonne heure

<sup>(1)</sup> Loc land , 1" ed , p 151; 3' él., p. 196.

figurés quand le futur Buddha se fut coupé les cheveux avec son epée, « ils ne furent plus longs que de deux doigts et, bouelant tous a droite, ils s'appliquèrent étroitement à sa tête, et pendant toute sa vie ils restèrent de cette même longueur (1) », si bien que désoumais il n'eut plus à les faire tondre Mais, à l'appui de cette conception nouvelle, on peut cite mieux que des textes, des faits concrets. Tous les pèlerins chinois ont vu vénérer dans la vallée de Kâboul un morceau d'os d'un blanc jaunâtre, large de quatre pouces, encore percé des trous laissés par la racine des cheveux (2); et cette relique passait pour avoir jadis formé l'usnica du Maître! Telle est la crédulité et l'inconséquence de l'homme en tant qu'animal religieux.

C La combinaison — Mais il faut renvoyer à plus tard toute consideration d'ordre historique [5] et nous borner lei à tenter, après l'annlyse, la synthèse iconographique de la tête du Buddha. Il en est d'elle comme de toutes les œuvres que nous avons jusqu'ici étudiées de l'école gandhârienne. Le premier examen y décèle la coexistence, voire la collaboration constante de deux éléments essentiels, l'un d'origine hellémistique et l'autre de provenance indigène. On pourrait soutenir que tel est déjà le cas de la prétendue protubérance osseuse qui couronne le crâne. Nous venons en fait de la voir sortir d'une tentative de rapprochement entre l'ait classique et la doctrine houddhique, entre les conceptions locales et les procédés.

O'IL HER CHAP HII, SOYG LUN (trad BELL P CVII trad CHAVANNES P 49 50) HIBAR-TSAKG (Mem , I, P 102, Rec , I p 67 Watters, I p 128 et 195) Yi Texce, Reby Em, p 24 et 205 Con traste ia atane du Bodhustiva» que Huan tsang a vu egalement réverer au konkan (Rec, II, p 254) et qui, elle represente l'amusa au sens orignel, le même qui a à Barbut (cf plus haut I p 364, et II, p 86 et 291)

(3) Pour l'évolution du type du Buddha et notamment les diverses façons dont s été conçu et figuré i ususa, voyez ch xvm

Of Indana India, p. 64, voir aussi Brancur Lotta, p. 866 Il est curieux à ce propos de remarquer que le Indiana concernant les che eux manque aux listes pales et au Dharmasaugrafia Il unanquerait également nous fait savoir M de La Vallée Poussin dans les ouvrages d Asanga Matrèya

occidentaux Si le Buddha avait tant fait que de conservei ses cheveux, que du moins ces cheveux sussent pareils à ceux que l'imagination indienne en était venue à prêtei, sur la foi d'un manuel d'astrologie, à son type humain idéils Cette concession mutuelle n'aboutissait évidemment pas, nous l'avons reconnu, à un résultat parsattement orthodoxe, puisque ce dernier signe du laique persistait sui le cr'ine d'un clerc du moins elle atténuait quelque peu la flagrante opposition entre les textes et les usages de



Fir 448 — Têre do Boddes Collection des Guides, à Mardan — Haute r om 20

la secte d'une part, et, de l'autre, les caractères extérieurs de la figure du Maître. Tout le reste de la tête est le fruit d'une combinaison analogue de traits empruntes des deux mains. L'influence étrangère a apporté avec elle le «profil giec» du nez, le ferme dessin des yeux et de la bouche, et, dans les modèles les plus anciens, l'ondulation de la chevelure. La tradition et la contume du pays ont fourni (sans parler de la tendance à arrondir l'ovale du visage (i), et en attendant la schématisation des boucles) la forme et

<sup>()</sup> Of plus bas p 357

l'emplacement du chignon, le signe entre les sourcils, enfin le lobe destendu et béant des orcilles. Retenez ce dernier détail : c'est proprement le seul qui soit réaliste. Le reste n'est que la combinaison d'un idéal grec et d'un idéal indien, un mélange d'Apollon et du Purusa; et le caractère presque purement idéaliste de cette figure ne tardera pas, comme nous verrons, à lui donner quelque académique froideur.

Ainsi se recompose le type que nous venous de décomposer, car l'ait partage avec la nature le don mystérieux de fondre en un tout cohérent, voire vivant, les caractères les plus disparates. Mais ce qui nous importe surtout ici, c'est que le type du Buddha -- on n'en peut plus douter après l'avoir vu naître - n'est en définitive que le type royal et divin que nous avons déjà vu servir pour le Bodhisattva; seulement il a été dépouillé des insignes laïques du \* 2 pouvoir et de l'opulence temporelles. Là réside tout le secret de la transformation. Étant donné une figure de Siddhartha, ôtez-lui du front son turban, des oreilles ses boucles, du cou ses colliers, vous obtiendicz tout naturellement une tête de Çâkya-muni. A la rigueur vous pourrez même oublier, sur la lêvre supérieure, la fine moustache qui s'y joue et que vous trouverez, à l'autre bout de l'Extrême-Orient, après avoir passé par la Sérinde (1), encore dessince au punceau sur le fond d'or des idoles japonaises (cf. fig 189, 197 [et les autres panneaux du stupa de Sikri], 326, 583, etc): le résultat n'en sera pas changé pour si peu, tant les autres «signes» sont pareils. Voulez-vous en faire l'expérience? Des exemples matériels vous permettront de saisir le procédé sur le vif. C'est ainsi que la figure 450, qui est d'un Bodhisattva, à présent que les boucles de ses oreilles sont brisées, ne distère en rien de la figure 449, qui est d'un Buddha, sauf par l'abondance plus luxuriante de sa chevelure. Ou encore prenez la face détachée et malheureusement détériorée (l'úrna a presque disparu par suite de

<sup>(1)</sup> Cf Idikutschars, p 136, Chotscho, pl 17 et surv

l'usure de la pierre) de la figure 451. Si vous frites attention au cordon de perles ferme par un médaillon qui enserre le chignon

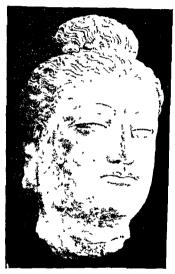


Fig. 449 — Têre de Buddua Uusee de P shawar - Protenant de Sahri Bahlol Fou if s du D. D. B. Spoosse

à la bast, point de doute, c'est un Bodhisativa, futes s'auter ce bijou d'un coup de ciscau ou, plus simplement, faites en abstraction par la pensée et non moins indubitablement vous êtes en présence d'un Buddha<sup>(i)</sup> Ce n'est pas plus difficile que cela, et toute la différence git dans ce détait unique Conclusion dans l'école du Gandhâra, la tête du Buddha est celle du Bodhisattia, moins ses parures

II Le cones du Buddin — Entre celui-ci, qui est prince, el celui-là, qui est moine, le contraste s'étend d'ailleuis a toute la personne, depuis la tête, désormais toujours découveite au soleil et à la pluie, jusqu'aux pieds toujours nus dans la poussière ou la boue du chemin A prendre les choses d'ensemble, nous constatenois même un changement beaucoup plus marqué dans le corps que dans le chef des deux suprêmes incarnations du religieux et du laique (comparez les planches I et II) Cela tient avant tout à l'aspect nouveau du costume, devenu beaucoup moins l'îche et flottant et qui, en peintuire, pour soulignei encoie l'opposition, changerait de couleur en même temps que de coupe Au vêlement non moins qu'à la forme corporcile devra donc cette fois s'appliquer notie patiente analyse, et dans l'un comme dans l'autre, nous con tinuerons, il va de soi, à relever le même double élément habituel, l'un indigène à l'Inde et l'autre émané de la Grèce

A Les signes corporels — A la vérité nous n'aurons pas grand état à faire ici des ai laksana qui conceinent, selon le goût indien, le corps du futur «grand homme» Tout d'abord la plupart sont peu caractéristiques, et, là même ou ils diffèrent sensiblement de notre conception de la beauté, ils ne vaudront d'être relevés que dans le prochain chapitre quand nous étudierons ces statues au point de vue esthetique? Il leur étrit d'autant plus difficile de prendre une valeur iconographique que l'ampleur de l'habit monas

<sup>)</sup> Il est d'ailleurs plusieurs fo s'arrivé qu'une d'straction du sculpteur a laissé subsister cette cordelette autour du chi

gnon du Bud lha (cf fig 189 197 210 242 243 etc 326 -452 etc) (9 Cf et dessous p 354 et suiv

tique les cache presque tous 7 nos yeux. Celui ci ne laisse guère, en effet à découveit, outre la tête, que les mains et les pieds. A la vérité la plante de ces dei niers sei ait au moins ornée, du signe pro



Fig. 450 — Tête de Bodh sattva Muses de Peshawar Provenant de Sal Bahlot Fo de S Aurel S : (9\*)

phétique de la roue mais cette marque ne se pouvait apercevoir que dans le cas où le Buddha est assis des jambes croisées et la plante des pieds retournée en dessis à la façon indienne. Or il est infiniment rare que dans ce cas décole ne dissimule pas au moins ancienne

civagla

ment<sup>(1)</sup>, les pieds du Maître sous les plis de son manteau (voir pourtant fig. 79, 405-408, etc.). Nous restons en tout cas bien loin des vingtaines de signes qui dérorent les saintes empreintes du pied du Maître sur les représentations singhalaises ou indo-chinoises modernes<sup>(2)</sup>. Ce n'est pas que ces π pieds sacrés π fussent inconnus dans la région du Nord-Ouest. Fa-hien et Hiuan-tsang en signalent au Swât de rupestres que le regretté colonel Deane avait cru rétrouver et sous lesquels une inscription ancienne stipule qu'il s'agit bien des α vestigia π du Buddha Çâkya-muni: mais, comme à Barhut ou à Sânchi, ils ne portent toujours que la seule empreinte de la roue<sup>(3)</sup>. En revanche cette marque dans les usages de l'école finissait par avoir gagné la main, si nous en croyons quelques exemples, d'ailleurs d'assez basse époque, comme celui de la figure 197.

Mais il est un autre signe qui intéresse encore le pied comme la main et sur lequel n'ont pas manqué les spéculations des archéologues modernes. D'après leurs dires, le Buddha aurait été, selon les Indiens, une sorte de palmipède et même de ptérodactyle! L'assertion est au moins surprenante et appelle d'autant plus vérification que l'exemple de l'unisa nous a rendus justement méfiants à l'égard des opinions toutes faites. Que disent en dernier appel les textes? Seulement ceci, que du futur grand homme «les mains et les pieds ont aux doigts des réseaux ». Il faut avouer que l'expression

un réseru de lignes régulièrement enroulées en spirale Voyez encore Benvoir. Lotus de la Bonne I oi, p 622 et suiv.

<sup>19</sup> Cest là un point de chronologie sur lequel nous surons à revenir cidissons

O Voyer par exemple I. For Nurray, I. E- Sum ancren (Annales du Musée Guinet, 1 NVII), 1, pl MI, IAVIII, et et I. Fran, R II R, NXIV, 1896, p. 202. VIII. Lectars, Compter rendus de I Acad des Interps , 28 mai 1897, etc. Notons de suite que tous ere documents enterdent et representent nettrement le jul sur les alongis de psel per

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Devre, J. R. A. S., 1898, p. 460. Biblera, dans Anneger der phil-hist Clause, benne, 3 fo. 1898; ef Fa mer, ch vin, et Hillandson, Ber., L. p., 127. Nous ne nous rappelons pas davour vir ees piels da Baddha, si fréquents dans l'ance noe cole in henne, sur aucun histrelief gandhiren. Mas, en instière dien negraphe, a la réaut jurce de rien.

n'est pas des plus claires D'autres passages la glosent un peu chez lui, nous dit-on, les extremités sont « couvertes », « superficiellement couvertes » ou « décorées » de ce» réseaux (1) Cela ne nous avance guere plus Heureusement la liste des 80 signes secondaires, à



Fig 401 - Face de Boddna ou de Bod issattra (?)
Muses de Lahore nº 601 Hautet r om 95

laquelle il faut toujours aller demander le commentaire explicatif des 32 signes principaux, entre dans plus de détails Elle stipule a l'endroit correspondint que «les lignes de la main sont douces égales, profondes, non zigzaguantes, régulères » Voità qui est, cette fois encore, intelligible et raisonnable dans ce petit bréviaire

<sup>(9)</sup> Islivens like (Duyacedera 1 56 l 21) jilisitinisened ike (Lalita-cistara p 318 l 14) jilish citra (Mahareta II p 343 l 1)

à l'usage des tireurs d'horoscopes, il est question de ce réseau des lignes de la main, dont de tout temps la chiromancie et, de nos jours, le service de l'identification judiciaire ont tiré le parti que l'on sait. De même que tous les poils du corps du futur grand homme poussent également espacés et tous tournés dans le même sens, de même le réseau de lignes qui couvre l'épidei me sur la face interne des mains et des pieds se fait remarquer, comme il était à prévoir, par sa régularité parfaite. Il n'y a pas de trace de membrane » dans tout cela: et d'ailleurs, comme Burnouf en a déjà fait la remarque, jdla n'a pas ce sens en sanskrit<sup>(1)</sup>.

Dès lors la même question se pose que tout à l'heure à propos de l'usnisa · comment a-t-on pu prendre ainsi le change? A la solution de ce problème nos sculptures apportent, croyons-nous, une utile contribution. Les partisans du Buddha palmé pourraient en effet s'imaginer y trouver la confirmation directe de leuis vues. Pour une raison technique que nous verrons bientôt (2), rares sont les statues qui ont conservé leurs mains. Toutefois il en subsiste quelques exemples avec la paume tournée vers le spectateur. Oi il est nettement visible sur le Bodhisattva de la planche I comme sur le Buddha de la figure 452 que les premières phalanges des doites sont réunies entre elles : Le voilà bien, dira-t-on, le jala des textes... - Erreur: il n'y a là, à notre avis, qu'une mesure de précaution imposée au sculpteur par la fragilité de sa matière. Vous surprenez nettement sur la figure 453 le procédé auquel il a dû forcément avoir recours. Dans ce schiste trop prompt à se déliter, il n'a pas osé entreprendre de détacher entièrement les doigts. Il a même profité du fait que le métacarpe restait myisible au spectateur pour le dégrossir à peine, afin de pouvoir évider, modeler, creuser la face antérieure sans trop compromettre la solidité de l'ensemble. Il a d'ailleurs eu beau faire, l'inévitable accident ne s'en est pas moins, comme on peut voir, partout produit...-

<sup>(1)</sup> Loc land , p 574 - (2) Cf et-dessous , p 348

Mais dira-t on la seconde explication n'exclut nullement la première. Où est la preuve qu'en soudant ainsi les doigts de son person nage l'autiste n'avait pas encore dans l'esprit une autre préoccupation que celle de réussir un tour de son métier? — Gette preuve



F c 52 - B pont F. We be ceste of a sscar M se de Lahore n 5 5 Haueur o 52

la voici cest qu'il n'a jamnis traité de cette minière que les mains prosentées en porte-à faux Jimais celles qui se trouvent dans des conditions d'exécution différentes ne portent la moindre trace d'une liaison quelconque ménigée dans l'intervalle des doigts. On peut le constater à chaque fois, et autant de fois qu'on le voudra, sur la main gauche de la planche I et des figures 456, 481, etc., comme sur la main droite des figures 79, 197, 461, etc. Le sculpteur gandhârien n'a jamais «palmé » que les mains détachées et avancées de ses statues, et il ne l'a fait que contraint par des nécessités spéciales de facture. Telle est l'évidence des monuments.

Geci bien entendu, une double remarque s'impose. D'une part ces mains aux phalanges réunies sont de beaucoup les plus visibles puisqu'elles venaient au devant du spectateur. D'autre part le réseau des lignes de la paume et de la face interne des doigts était beaucoup trop fin pour pouvoir être reproduit sur la pierre. Comment n'aurait-on pas été dès lors tenté - ainsi que nous le sommes encore aujourd'hui — de transporter à ces fausses membranes, qui crèvent les yeux, le nom des invisibles réseaux mentionnés par la liste des signes? Assurément il semble que l'Inde se soit cette fois formellement refusée à ce contre-sens, que le commentaire pâli écarte encore. Mais les nouveaux et peu experts convertis de la Haute-Asie, mal au courant des idées et des coutumes indiennes, n'en étaient pas, devant les modèles d'idoles importés de leur terre sainte, à une erreur d'interprétation près(1). Comment d'ailleurs auraient-ils pu y échapper? N'était-ce pas pour eux chose entendue d'avance que dans le corps ineffable du Bienheureux aucun trait ne devait rester sans portée symbolique et sans explication traditionnelle? Aussi en vint-on rapidement à croire, en Sérinde, en Clune, au Tibet, que les mains et les pieds du Bienheureux étaient palmés de naissance. De ce fait on rencontre tous les jours des témoignages nouveaux et certains Citons par exemple cette main de bois retrouvée au Toursan par M. von Le Coq et dont les doigts, sı on l'avait voulu, auraient pu être à la rigueur complètement détachés dans cette matière moins friable; ou, trait plus convaincant encore et même péremptoire, les « peaux » que MM. Grunwedel

<sup>(9)</sup> Nous avons déjà dû signaler et-dessus, t. II, p. 282, leur singulière méprise au sujet du lobe des oreulles.





F a 453 - Us v drotte d'un Boddes (tro 3 aspects)
Mus e n'e ropolita de New-York II ut r om 9

et von Le Coq signalent entre les doigts des Buddhas sur des peintures de Qountoura, de Qyzyl et de Bazaklik (1). Ainsi dès le 1v° ou v° siècle l'opinion aujourd'hui professée par la majorité des critiques européens, mais que ce qu'on est convenu d'appeler le Bouddhisme du Sud ignoie ou repousse (2), s'était accréditée dans celui du Nord. Ce fait ne crée qu'une présomption de plus en faveur de la théorie qui place à l'origine de cette idée saugrenne une fausse interprétation d'un procédé technique du Gandhára. Ce n'est pas le premier cas que nous ayons relevé de la réaction des monuments figurés sur la tradition bouddhique.

B. L'habit monastique. — Quand nous aurons, d'autre part, rappelé, outre la suppression des sandales<sup>(3)</sup>, celle des bagues, bracelets et colliers, nous n'aurons encore fait que noter la disparition des «signes du laïque»: il nous reste à voir apparaître sur le corps du Bodhisattva le costume caractéristique du moine pour achever sa transformation en Buddha. La meilleure manière de saisir le mécanisme de cette métamorphose est de nous reporter au moment même où elle se produit. On se souvient de l'ingénieuse mise en scène de la légende, en soi si parsaitement vraisemblable. Sa fuite nocturne et éperdue a conduit le jeune prince en pleme forêt; aussi est-ce au prosit d'un chasseur, un des rares humains qui hantent la djangle, qu'il se débarrassera de ses vêtements de soie (cf. sig 187 b). En échange il recevra les siens; et ceux-ci, faits d'une bure grossière et passée à la teinture la plus économique, siéront tout naturellement à un religieux mendiant. Ce n'est pas

<sup>(1)</sup> Chotscho, pl 18 et sur , 57, Alth Kultst Turk , p 14, 154, et cf fig 339 et sury

<sup>(\*)</sup> Rurs Davins Dialogues, part II, p 14, n 4 et 5 II est vrai que l'explication du commentateur n'est pas des plus claires (mais ef la note ci-dessus, p 306, n 2) En outre il professe que les dongts du Buddha etaient tous de la

même longueur trait à notre gré fort disgrácieux que reproduisent docilement toutes les images indo-chinoises modernes, mais que le Bouddhisme du Nord

semble en revanche avoir ignoré

Di Lecole se montre sur ce point plus
intransigeante que la règle du Vinaya
comparez le Mahâtagga au chapitre des
chaussures (v. 1-8)

en effet par hasard que ce coureur des bois porte un costume de couleur tannée, d'un brun rougeâtre; c'est le cas de tous les gens de son espèce et, en général, de tous les gens de basse caste, à commencer par les bourreaux<sup>(1)</sup>. On conçoit que le Bienheureux ait justement adopté ce genre d'étoffe pour son ordre de moines mendiants, en raison même de la modicité de son prix et de l'humilité de son usage. Du moins nous ne voyons pas que cette tradition puisse avoir un autre sens, si l'on veut qu'elle en ait un. Nous le



Fig. 154. -- a. Bodhisattya; b. Bedodia; c. Moive.

croirions d'autant plus volontiers que les moines n'ont bientôt plus voulu se contenter d'une explication si simple. Il arrive à propos du kâsâya la même chose qu'à propos de la tonsure: la même loi de surenchère dons ce qu'on croît être l'édification fait inventer, à caté du deve harbier, de deve chasseure. Naus avans déjà au plus haut comment le Buddha-carita veut que cet être surnaturel ait adopté, outre la couleur, jusqu'à la coupe de l'habit monastique; et comment la Nidâna-kathâ fait directement apporter au Bodhisattva par une

du n° 485 et les bourreaux des n° 313, 368, etc. C'est ce qu'on est venu à appeler jusqu'en Europe la couleur Makht.

<sup>(1)</sup> Nu asenti hi candila kasayani sada, dit le Mahatamsa, v. 57. Cf. les canacara du Jataka n. 469, le roi partant pour la chasce

divinité amie les trois pièces de son nouveau costume parmi les huit objets nécessaires au religieux (°). Par une sorte de renversement de l'ordre logique des choses, c'est aux règles qu'il n'a pas encore édictées que se conformerait par avance le futur Buddha. Aussi bien les mêmes textes n'ont-ils pas craint de lui mettre déjà sous les yeux, à titre de modèle, un de ses bhilsu avant la lettre (cf. fig. 353)1

Ces raffinements et ces retours de la tradition sur elle-même n'ont d'ailleurs d'autre but que de nous garantir que, dès le début, pour ce qui est du vêtement, le Maître n'est que la contrepartie sidèle de ses disciples : et si cela est historiquement peu vraisemblable (car enfin il faut bien laisser à la règle le temps de s'établir), il n'est pas contestable que ce ne soit vrai plastiquement, du moins au Gandhara. A partir du e départ de la maison », nous avons vu le Bodhisattva adopter des avant la Bodhi l'habit de ses futurs moines. A leur exemple, il porte déjà le tri-civara qui, à . la différence du costume laique, était compté comme fait de trois pièces et non de deux; dans ce cas non plus on ne faisait pas entrer en ligne de compte la ceinture - longue, nous dit Yi-tsing, de cinq coudées et large d'un doigt - qui retenait le long pagne autour des reins. Deux de ces vêtements étaient d'ailleurs foit semblables à ceux que nous avons vu porter aux rois, aux dreux et aux Bodhisattvas. Seulement celui «de dessous» (antara-valsaka), au lieu de tomber en pointes, est coupé d'oit, comme un jupon, «à quatre travers de doigt au-dessus des chevilles (1) ». Gelui «de dessus» (uttardsanga) descendait du cou jusqu'au genou en laissant également l'épaule droite découverte. Mais le vêtement de sortie spécial au moine était la sanghdti, le grand manteau dans lequel il s'enveoppait tout entier (3). Aussi n'aperçoit-on guère que lui sur nos

<sup>(1)</sup> Cf t I, p 36g, et t II, p 270 et 333, n 1

<sup>(\*) \1:-</sup>rsrrq, Rec ,p 76 et 54 — Pout les savants atrangements auxquels se

complaisaient les laiques et qui étrient interdits aux moines, cf Cullaingga,

<sup>(3)</sup> On montrait encore au vii siècle

striues Cependant celles qui sont debout laissent voir nettement par en bas le bord inférieur du pagne, et aussi (quand le manteau est forkment relevé, comme il arrive souvent, par la main droite),



Musee d. Lo vre 1° 11 Procenant d. Srdt Hatteur om 38

au-dessous de celle ci et à la hauteur du genou, un tout petit coin du bas de l'uttardsanga (cf. pl. II, fig. 195, 257) Enfin, chez les images assises avec l'epiule droite découverte on voit encore parfois le haut de celui ci depasser, en s'appliquant étroitement sur le sein

dans la vallée de Kéboul «une fine étoffe de coton d'un joune rougeltre» qui aurait été la sanghati du Bienheureux (Hitan

droit, le bord supérieur plus lâche du manteau (cf. fig. 79, 405-408, 459, etc.).

Tel est l'habit que le Bienheureux partage avec sa communauté. Il n'a rien au fond que d'indien. Est-ce la peine de signaler qu'il n'y a en même temps tien de plus grec dans la forme? Le lecteur est peut-être las de cette constatation indéfiniment répétée : mais nous ne pouvons empêcher l'éternel compromis « gréco-bouddhique» de se reproduire en toute occasion. Cette fois encore l'artiste gandhârien n'accepte les modes indigènes qu'à condition de les accommoder à sa manière, et sous son ciseau la saighdti prend aussitôt des airs d'himation (cf. pl. II). Nous n'insisterons pas 101 sur l'exécution extraordinairement hellénisante de ces souples et vigoureuses draperies, d'autant que nous devrons y revenir bientôt à propos de l'ensemble des images (1). Car leur magnificence n'est pas le privilège exclusif du Maître. Le sculpteur les soigne peut-être un peu plus sur la personne du pasteur, mais il ne les refuse pas au reste du troupeau. Le résultat le plus topique de cette impartialité est déjà inscrit dans toutes les scèncs figurées que nous avons vu défiler sous nos yeux à partir du moment où la première prédication (fig. 220) eut fondé la Communauté. Il se résume d'un mot : le corps du Buddha est un corps de moine.

III. La statues après les bas-reliefs et les images du Bienheureux après celles des laiques et des religieux, la recette pour fabriquer un Buddha se présente de la façon la plus simple (cf. fig. 454). Vous prenez un corps de moine, sur lequel vous entez une tête de prince — ou, ce qui revient au même, de dieu — après l'avoir prédablement dépouillée de ses bijoux. Tels sont les deux éléments suffisants, mais nécessaires. N'était la tête, la confusion avec les simples

<sup>(1)</sup> Cf plus bas, p 350

bhiksu scrait mévitable : reportez-vous sculement à la figure 236, et vous vous rendrez compte de l'incapacité où vous tomberiez de distinguer le Maîtic des disciples, sauf parfois à son siège plus clevé et a ses dimensions plus grandes(1) Sans le costume monastique, il est des cas où vous seriez non moins embarrassés pour discerner le Buddha d'avec le Bodhisattva, la surtout où l'artiste a oublié, comme il arrive, un cordon oifévii dans les cheveux (cf fig 452) ou sur sa lèvre superieure une moustache (fig 583), sinon même les deux a la fois (fig 210, 326, etc.) Car il n'est pas douteux qu'artificiel ou naturel, l'un et l'autre de ces ornements, si deplacés chez un gramana, ne soient un héritage que le Buddha des sculpteurs a gardé de sa jeunesse : ainsi l'insecte parfait conserve toujours quelque chose de l'aspect antérieur de sa chrysalide Mais joignez ensemble les deux éléments, si disparates qu'ils soient, d'une tête de lasque sur un corps de clerc, et cette seule combinaison vous fournit aussitôt une individualite iconographique suffi samment nette pour répondre a tous les besoins

Buddha et mome — On devine tout de suite l'avantage que pro curait à l'école ce moyen commode de distinguer les types theoriquement identiques du moine et du Buddha. On le sentira mieux encore si lon se iappelle que non seulement la figure du Buddha, mais celle même du bhikui ne prialt pas sur les sculptures de l'ancienne école indienne<sup>(2)</sup> Or si l'on entievoit les raisons de l'absence du premier, celles ci ne sont pas valables pour le second Aucun prestige personnel, aucun usage fut loi n'interdient aux sculpteurs de Barhut et de Sânchi la représentation des moines qu'ils condojaient tous les jours. On s'ôtera difficilement de l'esprit que la confusion imminente entre les deux types n'ait pour une bonne part déterminé les artistes de l'Inde centrale à s'abstenir de l'un comme de l'autre. Pour des gens aussi au fuit des

<sup>(1)</sup> On comparez sur la figure 192 le moine du plastre — 19 Cf ci-dessus t II p 276

usages indigènes et aussi fortement imbus de la tradition, tout moine eût été forcément en sculpture ce que des textes postérieurs assurent qu'Upagupta était dans la réalité « un Buddha, moins les signes(1) n; mais, sous un ciseau indien, ces signes mêmes, seul élément de distinction, se seraient réduits en tout et pour tout à la presque imperceptible *arna* entre les sourcils. Aussi, lors même que l'école indigène, ainsi qu'il arrive à Amaravati (fig. 228), a surmonté une partie de ses scrupules et s'est décidée à figurer des moines, on conçoit qu'elle continue à hésiter à en faire autant pour le Maître; si fortement que, pour la clarté de ses récits sur pierre, elle sente le besoin de son image, elle se résigne à ne toujours le représenter que symboliquement. Avions-nous toit de vanter par comparaison la liberté d'allui es qu'assure à la sculpture du Gandhâra le solécisme religieux qu'elle a une bonne fois commis en prêtant au Buddha une tête chevelue et qui le dissérencie immédiatement de sa communauté?

Si la peinture contemporaine de ces idoles et de ces bas reliefs n'était malheureusement perdue, nous eussions, selon toute probablité, trouvé à l'œuvre encore d'auties procédés de différenciation. Nous n'entendons pas seulement parler de la couleur tradition-nellement dorée de la peau du Bienheureux: celle même de son vêtement, si l'on en croit l'Açokâtadâna, cût été tout à fait exceptionnelle. On ne se serait pas borné à lui choisir une nuance spéciale parmi les nombreuses teintes, allant du brun rouge au jaune orange, dont le kâsâya était et est encore susceptible selon les pays et les produits tinctoriaux employés. C'est le blanc, c'est-à-dire la couleur des laïques, qui aurait été celle du trictima du Bienheureux (3). Faut-il voir dans ce costume inattendu un de ces contrastes violents qu'imposent les nécessités scéniques et en cherclier l'oriquie dans l'influence des représentations théâtiales où

<sup>(3)</sup> Alaksanako Budihah ( Divyaradana , p. 349 et suiv ) (5) Il Faurait même pariage, avec le

seul Mahákágyapa, ef Durgacadura, p. 395, et plus haut till, p. 93 – Tel n'est d'ailleurs pas le cas sur la log 536

l'on ne craignait pas de mettre en scène le Buddha? On ne peut qu'en être fortement tenté quand — en dépit de la banalité de



Fig. 556 — Proper exercises

Sur le socie - Institution de Biodesistere, 1916, sonsieres,

Lestal Massem Houter - om 93

Petpression — on lit dans tel drame d'Açraghosa que le Bienheureux brillait « comme la lune» au milieu du cercle de ses disciples<sup>4</sup>

<sup>13</sup> Il Indian Dis Caripatroprakarana em Drama des Arenghina (Sit angab der

Long! Propos Hademir der Hinten-

constitue l'originalité foncière du Buddha et lui crée une place spéciale parmi tous les Indiens, tant clercs que laïques. Ce avec quoi nos esprits européens ont le plus besoin d'être familiarisés, c'est avec ce jeu de ressemblances et de distinctions, avec les raisons profondes de telle ou telle nuance, avec la portée de tel ou tel détail corporel ou vestimentaire. C'est aussi pourquoi nous n'avons pas craint de pousser à fond cette étude. Pour ce qui est de la forme, elle parle suffisamment à nos yeux; ce serait devant un public indien qu'il conviendrait d'insister à leur tour sur les plis des draperies ou les ondes des cheveux, autant de détails étranges pour son goût et qui nous sont au contraire intelligibles de naissance. Tout au plus trouverions-nous à discuter sur la question du dosage des deux éléments, indigène et étranger. Dans le costume, par exemple, la façon de le traiter est seule grécisante; au contraire, la structure presque entière de la face est emprantée au répertoire hellénistique, et elle ne garde de proprement local, avec la lourdeur de la machoire inférieure et la déformation de l'oreille, que le signe entre les sourcils: et pourtant qui pourrait dire que la tête est plus grecque qu'indienne, ou le corps plus indien que grec? Le fait est qu'on retrouve, ici, comme parlout, ce balancement des deux éléments hétéroclites dont l'équilibre nous a toujours paru marquer l'apogée de l'école gandhârienne. Jamais d'ailleurs le terrain d'entente n'avait été plus solide sous les pieds des artistes comme des donateurs; des deux parts ils marchaient sur la croyance communément acceptée que les images du Bienheureux devaient réaliser la perfection de la beauté physique, intelelectuelle et morale. Mais, bien qu'un esprit nouveau commençat à souffler d'Occident, le vieil idéal monastique de l'Inde ancienne ne, pouvait être complètement éliminé de la conception du Buddha. Quand de la collaboration des sculpteurs et des fidèles est enfin sortie cette idole encore inédite, nous constatons qu'elle tient autant du moine que du dieu.

## S III. LES DIVERS BUDDHAS.

LE Buddia Çixia-uui. — C'est là justement ce qui fait la profonde originalité de cette image. Que d'ailleuis elle n'ait d'abord visé qu'à figurer le dernier, pour ne pas dire le seul Buddha histonque, le «Religieux» ou le «Lion d'entre les Çâkyas», c'est un point sur lequel il ne saurait subsister aucun doute raisonnable. Mais il est non moins certain que, dans la littérature, ce proto-



Fig. 457 — Les sert Blodus de passé et étals de l'avenn portu 3 tiroldà 5 desaltagus 7 Chinadus 2. China 6 Arkardanda 6 Editya. 8 Nietz [Vuses de Prahatar Procesant de Talhi-f-Baha Hauteur ou 27

type s'est étrangement multiplié, projetant reflets sur reflets de sa personne, non seulement dans le temps passé ou à venir, mais l'art, avec naturellement un moindre degré d'extravagance, à rasson des limitations forcées que la technique apporte aux envolées les plus éperdues de la fantasie. Comme tout à l'heure à propos des Bodhisattivas, la question se posera de savoir jusqu'à quel point l'école du Gandhara a trempé dans cette débauche d'imagination et poussé la multiplication de l'unique Buddha origine! Mais aupa-

C'est là en tout cas un détail qu'il sied de retenir, ne serait-ce que pour s'expliquer ces fresques d'Ajanta qui drapent en fait les Buddhas dans des sanghati blanches.

Buddha et Bodhisattva - Cette sanghāti constitue à son tour la différence d'aspect la plus tranchée qui sépare le Bodhisattia du Buddha. Il est facile de constater sur les figures 134, 457, etc., qui nous montrent les deux types côte à côte, à quel point ils voisinent en dépit d'une évidente recherche de la variété. Ôtez à l'un ses bijoux de grand seigneur ou débarrassez l'autre de son manteau monastique, et les voilà devenus pareils. Où la confusion pourrait être surtout à craindre, c'est pendant la période de transition entre le départ de la maison et l'arrivée à l'illumination parfaile Durant cet intervalle Siddhatha n'a déjà plus ses parures : mais tout de même il n'est pas encore le Câkya-muni. Ainsi s'explique, croyons-nous, le caractère ambigu de certaines statues originaires de Mathura, mais qu'on retrouve jusqu'à Cravasti et Bénarès. M. J. Ph. Vogel les a décrites excellemment en quatre mots : ce sont des Buddhas sans 10be ou des Bodhisattyas sans ornements (1). En fait ce sont des Bodhisattvas : des inscriptions l'assurent et l'absence de la sanghats le prouve; mais leur tête rase et leurs parures absentes suggèrent invinciblement que les artistes de Mathura ont cherché à réaliser, à l'usage du Prédestiné en voie de transformation, un type intermédiaire entre le prince et le moine. C'est là un scrupule dont, on le sait, les sculpteurs du Gandhara ne se sont jamais embariassés. Ils passent sans transition du Bodhisattva paré comme une châsse au Buddha vêtu de l'habit régulier, et il en résulte que pendant six ou sept années de sa vie - à part l'instant fugitif où l'ont défiguré ses exploits ascétiques-

<sup>(1)</sup> Cf J Ph Vogel, A S 1, 4nn Rep 1904-5, p 78 et pl XVI 1905 6, p 150, Cat of Mathura, p 38-39

et pl III, 2; V Sxitit, Mathuri, pl LXXVIII, etc Leur origine se reconnili aussitôt à la nature de la pierre

ils représentent sous les traits d'un Buddha celui qui n'est encore qu'un Bodhisattva<sup>(1)</sup>.

Est-il bien nécessaire de plaider en leur faveur les circonstances attéquantes, et d'alléguer par exemple pour leur défense que la plume n'a pas moins fourché aux écrivains qu'à eux le ciseau? L'auteur du Sutta-nipata ne s'oublie-t il pas jusqu'à écrire : «Le Buddha vint à Rajagriha (2) n . . . alors qu'il ne s'agit encore que de sa première visite, avant même les années d'austérités? Mienx yaut remarquer tout de suite que nos artistes obéissaient à des nécessités d'ordre plastique si inéluctables que l'école de Mathurâ a dù elle aussi aboutir à la même confusion. Quand elle assoit le Prédestiné sous l'arbre de la Science, il n'est sans doute, ainsi que l'inscription le spécifie, qu'un Bodhisattya (fig. 550) : mais elle est bien obligée de le représenter tel qu'il se relèvera tout à l'heure de son siège, devenu Buddha parfait. Si le culte du Vajrasana a eu plus tard tant de vogue dans toute l'Asie orientale, c'est justement parce qu'il combinait, en la même minute inessable, la double dévotion au Bodhisattva qui acherant de s'épanouir et au Buddha qui commençait à éclore. Il n'y a donc pas lieu de nous arrêter si à Mathurd (1) deux statues identiques du Bienheureux, assis sous le figuier sacré de l'Illumination, sont inscrites l'une "Buddha" et l'autre "Bodhisattva": les deux appellations sont en ce cas également valables selon qu'elles s'entendent du Maître une seconde avant ou une seconde après la Sambodhi.

Peut-être était-il à propos d'écarter dès l'aband de natre chemme ces petites pierres d'achoppement iconographiques. L'important est que nous comprenions aussi exactement que possible ce qui

constitue l'originalité foncière du Buddha et lui crée une place spéciale parmi tous les Indiens, tant cleres que laïques. Ce avec quoi nos esprits européens ont le plus besoin d'être familiarisés c'est avec ce jeu de ressemblances et de distinctions, avec les raisons profondes de telle ou telle nuance, avec la portée de tel ou tel détail corporel ou vestimentaire. C'est aussi pour quoi nous n'avons pas craint de pousser à fond cette étude. Pour ce qui est de la forme, elle parle suffisamment à nos yeux; ce serait devant un public indien qu'il conviendrait d'insister à leur tour sur les plis des draperies ou les ondes des cheveux, autant de détails étranges pour son goût et qui nous sont au contraire intelligibles de naissance. Tout au plus trouverions-nous à discuter sur la question du dosage des deux éléments, indigène et étranger. Dans le costume, par exemple, la façon de le traiter est seule grécisante; au controire, la structure presque entière de la face est empruntée au répertoire hellénistique, et elle ne garde de proprement local, avec la lourdeur de la machoire inférieure et la déformation de l'oreille, que le signe entre les sourcils: et pourtant qui pourrait dire que la tête est plus grecque qu'indienne, ou le corps plus indien que grec? Le fait est qu'on retrouve, ici, comme partout, ce balancement des deux éléments hétéroclites dont l'équilibre nous a toujours paru marquer l'apogée de l'école gandharienne. Jamais d'ailleurs le terrain d'entente n'avait été plus solide sous les pieds des artistes comme des donateurs; des deux parts ils marchaient sur la croyance communément acceptée que les images du Bienheureux devaient réaliser la perfection de la beauté physique, intellectuelle et morale. Mais, bien qu'un esprit nouveau commençat à souffler d'Occident, le vieil idéal monastique de I Inde ancienne ne pouvait être complètement Climine de la conception du Buddha. Quand de la collaboration des sculpteurs et des fidèles est enfin sortie cette idole encore inédite, nous constators qu'elle tient autant du moine que du dicu

## S III LES DIVERS BUDDILAS

LE BUDDIN ÇAXIA-MUNI — C est là justement ce qui fait in profonde originalité de cette image. Que d'ailleurs elle n'ait d'abord visé qu'à figurer le dernier, pour ne pas dire le seul Buddhia his toilque le «Religieux» ou le «Lion d'entre les Câlyas» c'est un point sur lequel il ne suivant subsister aucun doute rusonnable Mus il est non moins certain que, dans la littérature ce proto



Folly — Lesser Bodd sot of set trees delates of the sound of the sound

type s'est étrangement multiphé, projetant reflets sur reflets de sa personne non seulement dans le temps passe, ou à venir mais jusque dans l'infini présent des espaces. Il en a cté de même dans l'art avec naturellement un moindre degre d'extravagance à rai son des limitations forcées que la technique apporte aux envolées les plus éperdues de la fantaise. Comme tout à l'heure à propos des Bodhisativas la question se posera de savoir jusqu'à quel point lécole du Gandhéra a trempe dans cette debruche d'imagination et pousse, la multiplication de l'unique Buddha originel. Mais aup i

ravant il convient de compléter sur certains points accessoires l'étude de la figure du Çâkya-muni et notamment d'examiner ses principales attitudes et ses gestes favoris. Là où l'on ne dispose que d'un seul type, sans attribut aucun, à partager entre des entités diverses, les poses seront évidemment les seuls moyens vaillants de différenciation.

Les postures. - Théoriquement, tout étant catalogué dans le Bouddhisme, les attitudes (iryāpatha) possibles du Buddha sont au nombre de quatre : debout ou assise, marchante ou couchée (1). Pratiquement nous avons vu que cette dernière était réservée pour le lit du Parinirvana et que le Bienheureux ne s'étendait que pour mourir. D'autre part la marche et la station droite se confondent dans l'immobilité de nos statues, aux pieds toujours peu écartés(2). Reste donc seulement à considérer l'attitude debout ou assise. L'unique point à relever en ce qui concerne la piemière est l'habitude, familière à l'art grec depuis Praxitèle, de faire porter sur une jambe (d'ordinaire la gauche) la plus grande partie du poids du corps et d'infléchir légèrement l'autre. Rien que ce trait encore suffirait à prouver que l'influence hellénique a passé par là. Nulle part au contraire - sauf une exception sur laquelle nous aurons à revenir (3) - nous n'avons rencontré au Gandhira de ces statues du Buddha assises «à l'européenne», qui se montrent si fréquemment plus tard. Ce n'est pas, bien entendu, que cette façon de s'asseoir soit ignorée de l'école gréco-bouddhique : mais elle la réserve aux laiques, hommes on femmes (fig. 160-162, 233, etc.), dieux ou Bodhisattvas (fig. 243, 76-79, 165-167, 408-410, etc.), ou encore aux ascètes brahmaniques (fig. 150-151, 189-191). Nos bas-reliefs eux-mêmes n'assoient

<sup>(</sup>i) Cf par exemple Diegavaddna, p i61 (ii) Voyez pouriant la figure 461, qui fait en outre un geste tout à last excep-

tionnel de la main droite, retournée vers l'épaule, la paume en dedans, (2) Cf. plus loss, chap xvm, \$ 1, m

fine, ct fig 485

nuns le Bienheureux que pour lui laver les pieds (fig. 232 b). Plus scrupuleux que les artistes postérieurs du bassin du Gange, on dirait que nos sculpteurs se sont fait une loi de ne donner au Maitre et aux disciples qu'une pose caractéristiquement indienne, si caractéristique quen Europe nous la qualifions volontiers par le nom du Buddha. Cest leur éternelle methode de compensation qu'une fois de plus ils ont inconsciemment appliquée. à une posture debout hellénisée correspond une posture assise indianisante.

Celle ci vaut la peine qu'on s'y arrête un instant, car elle est à mettre doublement, en théorie comme en pratique, au compte des mœurs et des traditions locales. Elle est désignée en sanskrit par le terme technique de padmásana, qui a d'ailleurs le double sens d'anttitude » ou de «siège du lotus » C'est en dernière analyse cette ambiguité qui est sans doute responsable de la floraison de tous ces lotus sui lesquels siège l'image du Vintie et qui, spora diques au Gandh'ir (cf fig 76-79 405-408, 458-459) de viennent un accessoire constant d'uns l'iconographie postérieure Mais originauement le mot doit s'entendre d'une manière particu lière de s'accroupu avec les jambes étroitement repliées et la plante des pieds retouinée en dessus Si étrangement contournée qu'elle puisse nous paraitre, il faut bien se dire qu'elle est encore cou ramment réalisée sous nos yeux par les sédâu actuels et unis les utistes gandhârens nont eu quà la copier d'après nature 1 la vérité ils ont commencé par dissimuler sous les plis retombants du manteru monastique une contorsion apparemment pénible à leurs yeux occidentaux (cf fig 455 456, etc ), mais telle est la force de l'accoutumance que leurs successeurs nont pas craint de dévoi ler iux yeux l'extraoidinaire dislocation des pieds (cf fig 79 405 408, 458-459, etc ) Dautre part cette «pose du lotus» n ett pu excellence et de toute antiquité celle des yogs de l'Inde A ces vieux ascètes (1) les Bouddhistes avaient emprunté, en même

<sup>)</sup> Cl loga-sura 11 29 46 48

temps que leurs degrés successifs de méditation et d'extase, les moyens physiques de s'y élever. Ils ne songeaient d'ailleurs pas à le dissimuler, et n'avaient pas attendu les critiques brahmanques pour remarquer que l'attitude consacrée du Buddha assis était justement celle de Brahmá<sup>(1)</sup>. Il importait de noter au passage cette marque plastique de l'influence que le Yoga a jadis exercée sur la doctrine bouddhique <sup>(2)</sup>.

Les gestes. - Dans les mudré comme dans les ésana, dans les attitudes des mains comme dans les postures des pieds, se retrouve ce même double caractère, mi-spontané et mi-« yogique ». Nous avons déjà eu l'occasion de le constater sur nos bas-reliefs (3), les mudiá sont encore loin d'être fixées au Gandhára avec la rigueur hiératique que leur a imposée l'iconographie postérieure. Pour commencer, la plus fréquente d'entre elles est visiblement inspirée de la nature. On se rappelle sans doute, ne serait-ce que pour l'avoir trop vu, ce geste vaguement bénisseur, mais à coup sûr spontané, que le Bienheureux, debout ou assis, fait perpétuellement de la main droite. Dans les scènes figurées il s'en sert pour tout, non senlement pour rassurer, mais encore pour accepter des dons (fig. 198, 210, 245, etc.), pour recevoir des hommages (fig. 212. 194), pour accueillir (fig. 251) ou pour dompter (fig. 252, 271-275), pour prêcher sa doctrine (fig. 233, 243), voire même, contre toute attente, pour mettre en branle la roue de la Loi (fig. 220). Et ce qui est vrai de nos sculptures gandhàriennes ne l'est pas moins de celles de Mathur 141 et d'Amar Avati. Qui aurait la patience et les moyens de dresser cette statistique découvrisait sûrement que l'immense majorité des anciennes images du Buddha,

<sup>(</sup>i) Cf. Brihatsamhita, 1viii, 44, ou Hensont, Caturearga-cintamani, 11, 1, p 119, et 1d Chinteres, Cinq cents Contes, 1 II, p 53 (conte n° 187) (ii) Voir E. Sever, Bouddhume et

loga (dans R H R, 1900), Les Ori-

gines Bouddhiques (dans Biblioth de tulgaruntion du Blusée Guiniet, t XVV, 1907)

Of Cf. L. I., p. 432, 486, 516, etc.

<sup>(1)</sup> La même remarque a été faite par M.J Ph Vocet, A S.I., Ann Rep 1909 10, p 78.

sans parler des Bodhisattvas (cf. pl. I et fig. 415-422), s'est stylisée dans ce geste. Et cette constatation à son tour s'éclaire d'un passage du Sitrilanl dra. d'Açvaghosa. «Pourquoi donc, se demande un



Fig. 458 - a la grave ministe by Galvastl b La puin criev di Bedona kligtapa Moccum fur bollerkunde, I erl n Hauteur om Go

détronsseur de stapa, les artisans de ce monde, au telent merveil leux et aux intentions saintes, pourquoi représentent-ils le Buddha avec la main droite levée? - Et il se donne à lui-même cette reponse - C'est pour que ceux qui ont peur, quand ils voient son image, deviennent exempts de peur... 7 Ce disant, il ne lait que reprendre la vieille épithète homérique de la main du Maître : « celle qui rend confiance à ceux qui sont intimidés ou effrayés [1]; 7 et c'est ainsi que nous passons sans effort au terme technique que les textes tantriques assignent à cette mudra, celui de l'absence de crainte ».

Il ne faudrait d'ailleurs pas se hâter trop vite de conclure que l'école du Gandhâra ignore totalement les autres poses qui devaient devenir plus tard consacrées. Il en est au moins une qui se montre assez fréquemment sur nos bas-reliefs et nos statues : c'est celle dite de la «méditation» qui réunit dans le giron les deux mains superposées des Buddhas (fig. 213, 246, 455, etc.) aussi bien que des Bodhisattvas (fig. 175-176, 353, 413, 422, etc.). Cette mudra n'accompagne - comme d'ailleurs les suivantes - que la posture assise en padmásana, et il est curieux de noter qu'elle appelle une remarque analogue à celle que nous faisions tout à l'heure à propos des pieds : dans cette position aussi l'usage des artistes est parsois d'emmailloter complètement les mains dans la sanghati (cf. fig. 242, 247). Ce n'est pas tout : sur quelquer répliques de la Tentation (fig. 201, 203) nous avons vu la dextre du Buddha esquisser ce geste de toucher la terre qui deviendra le cliché stéréotypé de la Sambodhi. Mais, chose tout à fait notable et qui pourra avoir plus tard quelque intérêt chronologique, nous ne nous souvenons pas d'avoir rencontré la mudra « qui fait tourner la roue de loi » ailleurs que sur ces groupes qui représentent le Grand Miracle de Gravasti (fig. 76-79, 405-408, 458-459) ou sur quelques images détachées, pour la plupart d'apparence tardive (fig. 456, 482-483, 485; cf. pour les Bodhisattvas, fig. 423-426). Là seulement nous avons vu les mains se réunir devant la poitrine dans le geste classique de l'enseignement. On remarquera qu'au Gandhara la main droite est toujours représentée en dessus,

<sup>(1)</sup> Bhitinām āçvāsakara (Divyācadāna, p. 56, l. 22, etc.) : el. Sātrālankāra, trad. Ileren, p. 35. Sur l'abhaya-pāni-mu drā, el leonogr. boudālique, I, p. 68-69.

avec le petit doigt censé saisi entre le pouce et l'index de la gauche. Quant à cette dernière, dans toutes les autres mudrd elle se borne d'ordinaire à tenir machinalement un coin du manteau.

Les autraes Benoms. — Tels sont les principaux gestes (1) et attitudes du Câkya-muni. D'attributs spéciaux, il n'en a pas : jamais nous ne lui voyons son bâton, et il faut des circonstances exceptionnelles comme la subjugation d'un serpent (fig. 226-227) et l'acceptation d'une aumône légendaire (fig. 254-255) ou d'un diner (fig. 262) pour qu'il tienne à la man son vase à aumônes. Or il en est du Buddha de nos bas-reliefs comme de leur Bodhisativa (2) : d'avance il nous fournit le modèle de tous les Buddhas que l'école du Gandhara ait connus C'est donc à quatre gestes et à deux postures que se réduisent essentiellement les moyens dont dispose celle-cu pour varier cet unique type. La question est même de savoir si elle a songé à tirer parti de ces rares et médiocres éléments de diversité pour spécifier de façon constante des Buddhas de noms différents, bien que parcils de forme.

Les sept Buddhas. — Qu'elle ait d'ailleurs cru à l'existence de plus d'un Prédestiné, le témoignage des motifs décoratifs ne laisse sur ce point aucun doute : il suffit de voir la façon dont elle les aligne côte à côte sur les frises des sanctuaires (fig. 134 et 136). Et qu'on ne vienne pas dire qu'artistes et donateurs cherchaient seulement dans cette répétition machinale des images du même Buddha une accumulation automatique de mérites (b. Le Bodhisattya qui vient périodiquement couper la térie (fig. 134) et surtout

tard le cas, par exemple sur la figure 8 i Il ne faudrait pas non pius prendre ict le change en peusant que cette pluraité de llud thas n'ut junus, comme dans le Grand Miracle de Crivasti, qu'un caractère magque elle a parfois (p 33o) des prélentous pseudo-historiques.

<sup>(1)</sup> Quant ou geste qui consiste à enrouler le bras droit d'uns le manteau (cf fig 454b), il un pos de valeur iconographique et n'interesse que l'lustoire de l'art (cf plus bas, a la fin du ch xviii)

<sup>(1)</sup> Cf t. II, p. 222 (2) Tel semble en revanche avoir éte plus

l'exemple typique du soubassement de la figure 77, auquel est venu récemment se joindre celui de la figure 457, prouvent qu'ils ont bien eu parfois l'intention de figurer les sept Buddhas de notre age, en compagnie du Messie Maitrêya. Rien n'est plus canonique que les noms des six prédécesseurs de Çâkya-muni; rien n'était non plus davantage dans les goûts et les habitudes des fidèles que ces représentations collectives. Pour s'y conformer les imagiers de Barhut et de Sanchi n'avaient-ils pas déjà réalisé le tour de force de figurer symboliquement ces sept et même ces huit personnages sous les espèces de leurs arbres de Bodhi(1)? Il peut sembler paradoval de prétendre qu'avec ce moyen primitif l'école de l'Inde centrale atterguait beaucoup mieux son but que celle du Gandhara, si du moins ce but était de spécifier distinctement chacun des Illuminés de notre con. Telle est cependant l'exacte vérité. Il n'y a en effet aucune confusion possible, en quelque ordre qu'on les range, entre le bignonia de Vipaçvin par exemple et le ficus religiosa de Câkya-muni. Sur les frises gréco-bouddhiques dont nous disposons à l'heure actuelle, il nous est au contraire parfaitement impossible de reconnaître aucun Buddha autrement que par son numéro de file. En veut-on la preuve? Sur la foi de la première stèle qui les ait alignés au complet sous nos yeux (fig. 77), M. le Professeur A. Grunwedel nous avait d'abord crus autorisés à désigner sous le nom de Kaçyapa, prédécesseur immédiat de Çakya-muni, tout Bienheureux enveloppant son bras droit dans son manteau. Mais il nous avertit avec juste raison dans sa seconde édition (2) que rien ne permet de faire de cette pose l'apanage du seul Kaçyapa (nº 6). Et en effet, sur la nouvelle figure 457, nous la voyons attribuée à la fois à Vipaçyin (n° 1), à Krakucchanda (n° 4) et à Çâkya-muni (nº 7). Rien n'empêche que la prochaine réplique la prête tout

<sup>(1)</sup> Voir Barhut, pl XXIX-XXX, et La Porte orientale de Sanchi (Bibl de sulg du Minée Guimet, t XXXIV 1910), p. 171-172 et 221. Notons également

à Sanchi la représentation des sept Buddhas par leur sept stûpa (2) B. Aunst, p. 166; éd. anglaise,

p. 189.



Fie 45g - e Aborriot de eine à seudres 6 Griva Ministe de Critaril e Ivrigation de Bodhistytta Verce de Lahore n° 5-2 Houseur om 8,

aussi bien à Çikhin (n° 2), à Viçvabhû (n° 3) ou à Kanakamuni (n° 5). Nous recevons done nettement l'impression que, dans les usages de l'école, aucune convention n'assignait à aucun d'eux aucun geste spécial. Il semblo bien qu'il en soit resté de même plus taid, aussi bien à Mathurâ et à Aiantâ que dans la Sérinde<sup>(1)</sup>.

Les Buddhas Dipankara et Kagyapa. - A ce point de vue, d'ailleurs, le témoignage des scènes légendaires corrobore celui des frises décoratives. Parmi les précurseurs du Maître dans la carrière de Souveur, ceux qui reviennent le plus souvent dans les textes sont le très lointain Dipankara et le relativement proche Kaçyapa Celui-là le doit à l'importance de la prédiction qu'il aurait été le premier à saire au futur Çâkya-muni ; celui-ci, en sa qualité de prédécesseur immédiat de notre Buddha, revient constamment dans les récits du Jâtaka ou les relations de voyage de nos pèlerins clunois (2). Or, c'est une règle (pour employer le style des sútra) que les héros des textes soient aussi ceux des monuments figurés : et nous retrouvons en effet sur nos bas-reliefs non sculement Dipańkara, m.is — identification plus nouvelle — Kaçyapa. Nous nous sommes trop longuement étendus sur le premier pour devoir y revenir(3). Du second nous ne connaissons encore qu'une seule représentation (fig 458 b) laquelle se rapporte d'ailleurs à un incident tout à fait analogue à celui qui a fait la fortune de Dipankara. Au milieu trône le Buddha Kâçyapa, flanqué à droite de sa communauté; à gauche Ghatikara, le fils du potier, lui amène de vive force, en le tirant par les cheveux et malgré les coups de pied qu'il lui lance dans les jambes, son ami d'enfance, le jeune brahmane Jyotipâla : et, en dépit de la mauvaise grâce que ce der-

<sup>.</sup> O Cf pour Mathurà, J Ph. Vocet, A S I, Ann Rep 1909-10, p 68, pl XXV ac thg 3, Ajanta, pl 61 (on Bhavaviat. Ivohiti, dans J Bombay Branch R A S, XV, 1881, pl XVII, kes

huit statuettes de cuivre trouvées à Sopârâ) et 91, Idikutschars, p 146-148 et

fig 143 a, en haut

(1) Il suffit de se reporter aux index
du Idiala et de Fabier ou Hiver Tears.
(2) Cf t I. p. 273 et suiv.

nier a mise à s'approcher de lui, le Bienheureux lui prédit à nouveau qu'il sera un jour Gâkya-muni<sup>(1)</sup> Le jeu des acteurs ne laisse aucun doute sui le sens de la scène, et tien n'est plus attendu que de voir surgir, après le premier, le dernier vyal arana dont le Value ait (16 l'objet au cours de ses evisiences antérieures Mais touinez et retournez les figuies 139-141 et 458 b, vous serez obligés de vous avouer à vous-mêmes que si ce sont heur l'i deux des Buddlins du passé, vous ne le savez que grâce aux comparses, rien dans leur geste, leur posture, leur costume, leur corps, leui tête, ne les distingue du present Buddha

Les Duràn Beddus — Nous sommes ainsi conduits à pensei qu'on n'a jamais songé à différencier entre eux les Buddhas pseudo-historiques qui ont périodiquement illumié de leur apprution le passé de l'humanite et que, pour cette i uson, on appelle les Minusi Buddhas. Ce sont seulement les Dhyâm Buddhas — ce suprème effort de la spéculation sur la notion fondamentale de la secte — qui ont été plus tard assouplis, puis asservis, à la grunastique spéciale de l'iconographie Quand nous les rencontrons au Népâl et sur le Boio-Boudour<sup>(2)</sup>, ces êtres transcendantaux ont tous une mudri — voire même, en peinture, une couleur — qui leur est particulièrement réservée, si bien qu'ils peuvent à la riqueur intervertir leurs places, ou même s'isolei, sans renoncer pour cela à leur personnalité ni se perdie aussité parmi la foule anonyme de leurs congénères. Une riqueur aussi systématique se dénonce elle même comme fort utrangère à tout ce que nous

C! Pour le Népil et Ico vogr bouddh I p 176 n 1 J Benesse Note on the Bauthha Bock-uples of Justa, App A p 98 et pl XVIII XXIV pour le Bor-Boudour B E F E O IX 1909 p 44 Lee enteudo il ne peut être se question des Caha, mystiques et lossives épouses de ce Dilyah Baddhas

C Maharatu, I p 320 et suiv (Ce Ghathàra est devenu d'uns la \(\frac{1}{1}\) in \(\lambda{thathat}\) [P flus haut t II p 3:3] lo di vanité qui apporte au Bodhisattva ces ha hits monastiques ) Le lieu de la scène était placé près de Benarès (cf Hirax 78410 Pec, II p 86 ou il faut corri ger Problitqual en Jouindia)

venons de voir des habitudes irrégulières et nonchalantes de l'école indo-grecque. Cette sacrée cohorte, dont les cinq membres composants sont d'avance et à jamais figés dans une attitude déterminée, est évidemment une composition savante, d'une stylisation déjà très avancée, et à laquelle on devine qu'un docteur expert en imagerie a dû laborieusement s'appliquer. Nos artistes en prenaient plus à leur aise avec les conceptions mythologiques de leurs donateurs, et nous avons de bonnes raisons de croire qu'ils ne cumulaient pas, comme font les lamas actuels, les métiers de moine et d'imagier. Nous ne possédons d'ailleurs aucune preuve que la bizarre théorie, toute pénétrée d'idées gnostiques, relative aux prototypes métaphysiques, et apparemment éternels, d'où émaneraient les Buddhas terrestres, ait été si tôt élaborée et surtout systématisée. Faisons enfin cette simple remarque que pour les différencier tous les cinq entre eux, il est nécessaire de leur affecter cinq mudra dissérentes : or nous n'en avons jusqu'ici relevé que quatre : la cinquième, et non la moins importante - celle, dite du don, où la main droite abaissée, la paume en avant, laisse se déverser sur le fidèle la faveur divine - manque encore au tableau(1). Au bout du compte nous ne pouvons que répéter au sujet de ces importants personnages du panthéon postérieur ce que nous avons déjà dit de leurs hypostases, les Dhyani-Bodhisattvas : ils ne figurent pas au répertoire de notre école, tel du moins qu'il nous est connu.

Ce n'est pas faute en effet que nous ne les y ayons cherchés, en groupe ou isolément : et, cette fois encore, nous avons bien eu apencevoir au moins quelques signes précurseurs de leur avènement. A voir par exemple des Bodhisattvas s'installer si volontiers sur le piédestal des Buddhas (cf. fig. 456, 481), comment ne pas être tenté d'imaginer entre eux quelque lien d'affiliation mystique?

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Cf. t. II. p. 326, sur la fig. 197. le Buddha fait bien en apparence le geste de la charité mais en fait c'est lui qui

reçoit le don. Nous devrons revenir d'ensemble sur cette question, ci-dessous, p 373 et surv.

Il fut même un temps où nous n'héstions pas a reconnaître de chaque côté de la figure 77 deux Dhyâm-Buddhas (dont l'un brisé) planant au-dessus de la tête de leurs fils spirituels respectifs(1) et voilà que des découvertes plus récentes attestent qu'ils avaient fini par se poser en fut sur leur coiffure (fig 399 et 429) On sent d'autre part à quel point les nombreux Buddhas qui se présentent ensemble sur d'autres stèles du même genre (fig 78, 79, 459), parfois environnés d'une auréole faite d'autres eux-mêmes (2), prêtaient à des spéculations sur la pluralité actuelle des Bienheureux - dût-on, pour accorder cette idee avec le dogme, répartir ces derniers entre autant de paradis et de mondes distincts En ce sens il serait permis de dire qu'à l'occasion du «Grand Muncle» de Çrâvasii, dont ces sculptures ne nous donnent qu'une pâle réduction, notre Çîkya muni gandhârien, en s'installant pour une fois sur le lotus magique et en projetant dans l'espace tant de sosies émanés de lui-même, a donné le mauvais exemple à l'iconographie posterieure - sinon le branle aux spéculations théosophiques de ses sectateurs. On ne fait pas au miracle sa part. A quel point ce recours au «prodige» peut être dangereux, la suite l'a prouvé en même temps que sa personnalité finit par se dissoudie en «trois corps » et se volatiliser en idées pures, ses propres images de plus en plus lui échappent pour servir à figurer les nouvelles abstractions en vogue Toutefois les livres dont nous avons tiré jusqu'ici le commentaire de nos sculptures n'entendent pas encore malice à ces superpositions de Buddhas, et quand, à leur lumière, nous pénétrons plus avant dans l'intelligence de cette scène légendaire, nous apprenons à ne pas prendre au sérieux toute cette fantasmagorie On nous en avertit de ficon expresse. Ce ne sont l'i que « jeux de Buddha (5) »

<sup>(1)</sup> R II R, XXX 1894 p 355 Le terme Puddha-suta, «fils de Buddha» se rencontre déjà dans le Lalita-tistara p 414 1 8

<sup>&</sup>quot;) Cf la figure 484 qui de plus aligne justement cing Buddhas au haut de la stèle (1) Buddhavikriditim (Dieyavadana p. 401 cf Mahaiastu I p. 178 i 8).

Il ne saurant être question de passer outre à l'autorité des textes, mais il vaut peut être la peine de notes en finissant une impression dont nous ne saurions nous défendre : car sur les questions mêmes où nous ne savons encore rien de précis, on trouve quelque consolation à définir du moins la cause de son jucertitude. Oue ces stèles, d'ailleurs relativement tardives, puissent être tour à tour envisagées sous des aspects si opposés, le fait nous paraît prouver qu'elles appartiennent à une époque de transition. Quand on y descend pas à pas, en venant des bas-reliefs et des textes qui les commentent, on incline à négliger, comme puie fantaisie, l'importance de ces premières tentatives pour dégager des scènes légendaires une imagerie nouvelle et spéciale au Bouddhisme; si au contraire on les aborde en remontant des panthéons tibétains ou japonais, népâlais ou mâgadhiens, on est non moins disposé à exagérer le degré d'avancement de leur systématisation iconographique. Tantôt on ne verra par exemple dans les figures 79 et 45 q qu'une représentation un peu plus complexe que les autres de l'éternel « Grand Miracle » du Maître parmi son cortège de divinités, et encore constaterant-on, si on l'analysait en détail, que cette complexité est plus apparente que réelle; tantôt la tentation sera presque insurmontable d'y reconnaître, d'après l'analogie des images postérieures, quelque Buddha mythique, à commencer par Amitâbha, entouré d'une légion de Bodhisattvas(i). Et comme la durée des pierres est plus longue que celle des croyances humaines, le plus déconcertant est de penser que chacune de ces deux interprétations a fort bien pu être à son tour la bonne.

<sup>(1)</sup> Cf plus bas, p. 380 et 381.

## CHAPITRE XIV.

## REVUE GÉNÉRALE DES IMAGES

Au cours des trois précédents chapitres, notre constante et presque unique préoccupation a été de mettre des noms sur des figures. Nous ne nous en excusons pas. Le premier devoir du philologue est de comprendre son texte avant de le commenter; celui de l'archéologue est d'interpréter ses monuments avant de risquer sur leur compte aucune appréciation d'ordre esthétique ou historique. Or, vu le médiocre point d'avancement où sont actuellement parvenues les études sur l'art indien, c'est à cette tâche de l'identification, de toutes la plus urgente, que nous devons consacrer le plus clair de notre travail. Nous ne nous interdirons pas cependant de recommencer ici ce que nous avons déjà fait à la fin de notre seconde partie, et, après tant de notices de détail, de passer comme une revue d'ensemble de nos images. Une fois réparties par hommes ou par dieux, et, dans chaque section, rangées par castes, elles forment une compagnie beaucoup plus nombreuse et variée qu'on n'aurait pensé. Il est vrai que nous les avons recrutées pour une part sur les bas- (ou plutôt les hauts-) reliefs, sans nous restreindre au seul contingent des idoles isolées. Mais, outre que nous avions pris soin dès le début d'en avertir le lecteur(1), l'expérience nous paraît avoir justifié cette façon de faire. Elle nous a même appris quesque chose de plus que nous ne prévoyions en commençant. Non seulement les images détachées sont exactement semblables à leurs pendants sur les scènes légendanes : mais encore tout se passe comme si les statues étaient peu à peu sorties du cadre des basreliefe

(h) Cf t H, p 3

LA QUESTION DE PRIORITÉ ENTRE LES BAS-RELIEFS ET LES STATUES. --Cette affirmation est d'une portée trop générale et trop grosse de conséquences pour pouvoir être avancée à la légère et ne pas appeler quelques restrictions. Elle ne pose en esset tien moins que la question de priorité entre les scènes figurées et les icones. Par laquelle de ces deux catégories de productions l'école a-t-elle commencé à manifester son existence? Nombre de raisons se présentent aussitôt à l'esprit qui militent en faveur de la première. Il y a d'abord un fait bien connu, et qui semble, primă facie, emporter l'affaire : nous voulons parler du caractère avant tout narratif et pittoresque qu'avait pris l'art hellénistique et, en particulier, l'art alexandrin. L'artiste îmmigré d'Asie mineure ou d'Égypte serait par suite arrivé en Bactriane et au Gandhara, beaucoup mieux préparé par son éducation d'atelier à conter des anecdotes qu'à façonner des types de dieux, en un mot à sculpter des bas-reliefs que des statues. Or ce que son client bouddhique indigène, tel que nous le connaissons, a dû de son côté lui demander d'abord, ce sont des épisodes de la biographie et non des images de la personne du Maître. De ces dernières il s'était déjà passé pendant tant d'années, que, loin de supporter impatiemment leur absence, il devait plutôt nouriir contre leur idée quelque sourde prévention. Au contraire les sculptures de Barhut — si, au début du 1er siècle avant notre ère, il est encore trop tôt pour parler de celles de Sanchi assirmaient déjà son goût pour les récits sur pierre. Ensin des deux sortes d'édifices qu'élevait sa piété, nous savous que le stupa l'emportait en ancienneté comme en mérite sur le vihára-chapelle(1). L'érection d'un temple ne se conçoit d'ailleurs que du jour où l'on a une idole à y loger. Au contraire les parois toutes prêtes des grands reliquaires massifs n'attendaient que de voir leur nudité rehaussée par des frises déroulant des scènes légendaires. Bref, toutes les vraisemblances sont pour que les bas-reliefs aient précédé

les statues Aussi bien n'est-ce pas là l'ordre que nous pouvons également observer dans le développement presque contemporain et à peu près purallèle de l'art chrétien?

Pour bien déduites que puissent être ces raisons, elles ne sauraient, il va de soi, avoir de vâleur probante qu'à condition d'être



Fig. Mo - La referentation of La rilocit (el. fg. 168).

D'après une ph. tioraph e communiques par M. H. Hargreaces.

rerifices par le contrôle des monuments ear si tel a bien eté le processus survi par l'école du Gandhára, il ne se peut pas que quelque trace n'en subsiste dans son œuvre. It il semble effectivement que nous puissions suivre pas à pas les progrès de la dissumi lation progressive qui, de tel membre privilégie de la troupe a fini par faire un être susceptible de avire à part dans le superbi isole.

ment d'un sanctuaire. Si rares que soient les bas-reliess qui assignent à tous leurs personnages une taille égale, en revanche ils sont, à en juger par l'excellence de leur facture, parmi les plus anciens (fig. 151-152, 179, 239, etc.). Mais bientôt nous avons dû noter(1) une tendance croissante à exagérer les proportions des protagonistes par rapport à celles des simples figurants. Le fait s'observe pour Mâyâ (fig. 154, 164a) aussi bien que pour le Bodhisattva (fig. 164 b, 175-176, 460), et se reproduit comme de règle constante à propos du Buddha. Les motifs légendaires de Loriyan-Tangai (fig. 213, 220, 271, etc.) et de Sikri (fig. 194, 197, 212, 254, etc.) sont tous traités selon cette même formule. N'était l'analogie des autres compositions, on se demanderait devant certaines d'entre elles (fig. 233 ou 246, par exemple) si les assistants, humains ou divins, sont bien censés avoir affaire au Buddha vivant ou simplement à son image géante, mais inanimée. De même devant certaines représentations du « Grand Miracle de Gravastin, on hésiterait à dire si cette scène évidemment mythique est de légende, ou simplement de culte (fig. 79, 459). Nombre de ces dernières tournent d'ailleurs au simple groupe d'icones (fig. 405-408; cf. les personnages détachés, fig. 409-412). Mais voici plus intéressant encore à ce point de vue. Les fouilles de Sahu-Bahlol viennent de fournir quelques morceaux qui ne sont, à proprement parler, que des statues accompagnées et n'en prétendent pas moins figurer des sujets légendaires. C'est ainsi que sur la figure 461 l'analogie des figures 225 a, 226 et 257a, sans parler d'autres trouvailles nouvelles, permet de reconnaître sûrement l'épisode du Buddha présentant aux trois fières Kâçyapas le seipent remisé dans son bol. Or, pour isoler décidément l'idole, il est visible qu'il suffirait ici de casser le socle en deux. Un moyen transactionnel consisterait à faire descendre la scène sur le piédestal : et l'on a eu en effet recours à ce procédé pour un des épisodes de

<sup>&</sup>quot; Ul t. L. p. 663. Nous aurons à revenir sur ce point à propos de la chronologie.

cette même légende<sup>(1)</sup> et pour d'autres encore. Nous avons déjà vu (fig. 413) les assistants et accessoires de la «Première méditation » se réfugier ainsi sur la face antérieure du trône du Bodhisattva. Cette fois l'évolution est terminée. La statue s'est définitivement débarrassée de son cadre pittoresque; il ne lui reste plus qu'à sortir définitivement de la stèle natale pour s'achever enfin en ronde-bosse. . Mais au dernier moment, et comme pour mieux attester son origine, elle reste prise par le dos (\*9).

Ce développement est trop régulier et trop cohérent pour ne pas justifier au moins notre assertion première. Mais il ne suffit pas que les choses aient l'air de s'être passées ainsi : et leur interprétation est au fond beaucoup moins simple et aisée qu'il ne paraît. Que penser, pour commencer, de cette façon d'exagérer la taille du protagoniste? C'est là, comme chacun sait, un moyen naif de souligner son importance, et les primitifs ne se sont pas fait faute de l'employer. Mais il ne peut être question de retrouver au Gandhara l'inexpérience d'un art encore dans l'enfance. En seronsnous quittes pour y voir l'effet d'une décadence ou, pour mieux dire, un cas de régression artistique? lei surgit une complication inattendue. Ce personnage principal et le plus souvent central n'est, autant dire toujours, que le Prédestiné, sous sa forme de Bodhisattva ou de Buddha. Or nous n'avons pas le droit d'ignorer que la taille de ce dernier était le double de celle des gens ordinaires. Quand il parut en ce monde, la hauteur des hommes, laquelle va toujours en diminuant, était de huit pieds c'est pourquoi nous avons vu précédemment un brahmane tenter de prendre sa mesure avec un bambou de seize pieds<sup>(3)</sup>. C'est même la preuve

Of A S L, Annual Rep 1907-1908, pl NLV d. prédestal avec la scène de la «subjugation du scrpent de kâ-

<sup>(9)</sup> Est-il besoin de rappeler ce que nous constations dès les premières pages de notre tome II?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> T. 1, p. 5-33 comparez au récit rapporte par llitas rasso la version sensiblement differente du Divacadana, p. 75 — A présent la taille moyenne n'est plus que de 96 angula (dugts) sont quaire kasta (coudées), d'après la Bribat semblas, a sain 105

que cette tradition n'était pas ignorée de l'école et qu'il est donc à propos de la faire intervenir ici. Mais alors une nouvelle question se greffe sur la première : ne faudrait-il pas voir simplement dans le grossissement intentionnel du Mattre l'effet d'un orthodoxe désir d'en doubler les proportions par rapport au reste des humains? Et qu'on ne croie pas se tirer d'affaire en alléguant que cette croyance au gigantisme du Buddha, étant absurde, doit être tardive; qu'elle aura été créée après coup par l'exagération même du procédé artistique en question et sera née du besoin d'expliquer l'écart excessif qui se marquait sur les bas-reliefs entre le Maître et ses disciples... Rien n'est assurément plus délicat que de faire le départ entre les actions et réactions réciproques qu'exercent l'une sur l'autre la tradition populaire et l'imagerie religieuse. Mais cette fois il semble bien que la légende soit décidément antérieure aux sculptures du Gandhâra : non seulement elle s'y montre d'assez bonne heure, mais une inscription de la balustrade de Sânchi, où le donateur d'un pilier se complaît en l'idée qu'il reproduit exactement la hauteur du Maître, nous paraît y faire directement allusion (1). Tout ce qu'on pourrait dire, c'est donc qu'une superstition locale a favorisé, en la sanctionnant, l'adoption et même l'aggravation de la convention artistique, dont nons décrivions tout à l'heure l'évolution apparente. Mais du même coup celle-ci perd le plus clair de la signification que nous nous plaisions à lui attribuer: et ce n'est plus uniquement dans l'espoir plus ou moins conscient d'arriver à s'émanciper un jour de leur bas-relief que les images centrales grandissent.

Si, mis en défiance, nous nous reportons aux raisons d'oidre général qui s'étaient d'abord présentées à nous, elles ne résistent guère mieux à l'examen critique. Nous attacherons d'autant moins de prix à l'analogie de l'ait chrétien, tel que nous le voyons se

sûrement antérieure aux portes, ses piliers mesurent 3 m 10 de haut ou, avec la main courante, 3 m 78

<sup>(</sup>i) Epigr. Indica, I, p. 99, nº B 21 Remarquons que l'inscription (Bhagai ato pamana-lathi) est gravée sur la balustrade,

développer à Rome, qu'il se manifeste d'aboud par les fresques des catacombes et n'aborde la sculpture qu'assez tard, à l'occasion de la mode nouvelle des sarcophages Cette remarque, à son tour, nous conduit a d'amères réflexions sur la disparition totale de la peinture



Για 56 — La préservat on du generer de Kaştar (el fg 220 a 226 207 a)
Muses de Peshawar Prevenant le Sahre-Bahl l'(f u lles le M. D. B. Scoores)

randh trenne" Si le sort nous en avait conservé quelques spécimens, que de problèmes peut-être, et en particulier celui dont nous poursuivons vanciment les la solution nous apparatiraient dans une lumière toute différentel Lt enfin et surtout, il faut bien avouer qu'il est impossible de parler, à propos de l'école gandhàrienne, de processus régulier et suivi (1). L'influence étrangère qui a présidé à la naissance de cette intruse était trop forte pour n'avoir apporté avec soi que la moitié de son bagage artistique. En, quoi le fait que le bas-relief pittoresque ou anecdotique était devenu l'article le plus demandé (a) empêchait-il le sculpteur hellénistique de continuer à tenir son vieil assortiment de statues? Il a aussi bien pu, selon l'occasion, débuter par une image du Buddha que par une scène de sa vie, indifféremment. Après tout il n'était ni plus ni moins difficile, au point de vue de l'artiste créateur, de camper le type pour un emploi que pour l'autre. N'avons-nous pas vu(3) comment chaque alvéole de la ruche monastique se prétait aussi bien, selon le gré du donateur, à abriter une idole qu'un mome? Qui peut même savoir si la première commande ne fut pas passée par un Yayana, soit converti, soit simplement désireux de placer l'image du sage indien sur son autel domestique, à côté de celles de Pythagore ou de Socrate, d'Épicure ou de Zénon? Mais où s'arrêter dans le champ infini de la conjecture?... Il est fort à craindre que nous ne sachions jamais exactement par quel bout l'on a enlamé l'art gréco-bouddhique. Et peut-être aurions-nous dù nous dispenser de soulever une question oiseuse, puisque insoluble, s'il n'y avait toujours et quand même avantage à remuer les faits et les idées, ne fût-ce qu'en vue de préparer les solutions de l'avenir.

Déjà, d'ailleurs, il y a lieu de retenir plusieurs points dont on devra désormais tenir compte. C'est surtout à propos du Buddha que l'incertitude persiste. Il est à la fois la figure sur qui tout repose et vers qui tout converge dans l'école gandhârienne, si hien que nous ne pouvons imaginer dès le début ni bas-relief dont il soit

<sup>(1)</sup> Cf plus bas, ou début du chap zvi (1) Encore devons-nous constater — et

nous aurons l'occasion d'y revenir dans nos conclusions — que l'école du Gan-

diára est restée en général fidèle à une formule plus archaïque du bas-relief O Sur la substitution des statues aux

religioux, cf t I, p 157.

absent, ni statue autre que la sienne Mais rien n'empêche d'admettre qu'avant d'être sculpté en groupe ou isolément, il ait commencé par être peint dans quelque grande composition murale analogue par exemple à la figure 536 : et c'est bien d'une fresque en effet qu'il semble sortir avec sa tête chargée de l'orbe, si pesant en sculpture, de son nimbe(1). Tel qu'il est, et pour nous borner aux seuls documents existants, il est certain que la genèse de son type ne s'explique bien qu'en partant de la tête du Bodhisativa et du corps du moine . il reste donc au moins probable qu'elle se soit tout naturellement produite au coms d'une illustration continue de sa biographie, en sa qualité de prince fondateur d'une secte monastique. De Siddhartha, a son tour, et plus encore de Maitrèya et de ses autres succédanés, les images, tardivement développées, nous ont paru clairement issues tant des motifs légendaires que décoratifs. Enfin il demeure surement quelque cho-e de nos observations sur la tendance de l'idole à jouer un rôle de plus en plus considérable à l'intérieur du bas-relief. On peut se montrer d'autant plus affirmatif sur ce point que le mouvement a débordé , du Gandhara pour s'étendre a l'Inde entière et même à l'Extrême-Orient. Les stèles de Bénarès, par exemple, en témoignent (fig. 209, 506), aussi hien que les sculptures rupestres de Yun-Kang et du Long-Men (fig. 564-565). Non seulement l'image centrale a fini par envalur tout l'espace disponible au détriment des assistants et du décor des scènes, mais le goût des statues a peu à peu supplanté celui des has-reliefs : si bien que depuis longtemps l'ait bouddhique, là où il subsiste encore, comme par exemple au Tibet, ne fabrique plus guère, en fait de sculpture, que des icones. La même évolution s'est produite en petit au Guidhara. et là aussi, sur le tard, les images sont allées en se multiplimit Nons n'en voulons pour preuve que le grand nombre de celles que nous rendent chaque année les fouilles, et le fait que nour les enva-

<sup>(1)</sup> Ct. plus last, p. 370

hisseurs musulmans, qui en ont tant détruit, le nom de But (Buddha) soit resté synonyme d'idole. Il est enfin un dernier trait qui s'agence trop bien dans le tableau pour que nous puissions le passer sous silence. Nous ne croyons pas nous tromper en discernant-comme l'outrance de ce penchant dans la recherche des figures colossales, les unes modelées en stuc<sup>(1)</sup>, les autres sculptées à même le 10cher. Parmi les rupestres il nous faut au moins citer pour mémoire celles de la passe de Bâmiyân, qui se trouvent dans la région même de nos études et dont nous savons qu'elles dépassent de beaucoup en hauteur les colosses égyptiens<sup>(2)</sup>.

## S I. LA TECHNIQUE DES IMAGES.

Mais tenons-nous en pour l'instant au lait capital que vient de vérifier l'étude des images. Qu'elles adhèrent en compagnie à un panneau commun ou qu'elles s'adossent à une dalle spéciale, elles restent, disions-nous, tout à foit analogues dans le fond comme dans la forme et représentent les mêmes personnages traités selon les mêmes procédés. Il s'ensuit dès lors que bon nombre des remarques que nous avons déjà eu l'occasion d'avancer à propos des scènes légendaires continuent à s'appliquer à leurs personnages, même après que ceux-ci se sont mis à faire, si l'on peut dire, stèle à part. Il ne se peut pas toutefois que leur isolement voulu no donne lieu à certaines observations spéciales, en même temps que leur échelle plus grande permettra de mieux saisir quelques-uns de leurs caractères généraux. Du nombre et de l'importance de ces nouvelles considérations dépendra la longueur du présent chaputre.

Of Cf. L. I., p. G. La hauteur du grand Buddha, mesurée au théodointe, atteint près de 53 mètres. Les grands Bameès d'Heamboul (à la vérité assis) n'ont qu'une vingtaine de mètres.

<sup>(\*)</sup> Gf t. I., p. 191-194 — Pour d'autres colosses de stue en Sérinde, cf. M. A. Strand, Ascient Khotan, I., fig. 61-69 (Ranak), Cathay, fig. 141: A. Grivander, Alib Kults, Turk., fig. 488, etc.

MATHER ET FICTURE. — Le Lotus de la Bonne Loi nous avertit, et nous n'avons aucune peine a en croire ce texte relativement tardif, que des effigies du Buddha (et sans doute aussi des autres personnages divins) se faisaient en toutes sortes de substances. On



F16 462 — Têre ne Bodnus Musee du Lourre, n° 13 Protesant de Kharkas Hauteur o m 42

nous cite les «sept joyaux» (y compris l'or et l'argent), le cuivre, le bronze, le plomb, le fer, la terre, peut être le mortier<sup>(1)</sup> il ne manque à l'énumération que la matiere la plus employée de toutes, à savoir la pierie. Des statues de métal, il ne faut plus compter en

<sup>()</sup> Of trad BLENOUF p 39 33, ed KERV, p 50 51

retrouver que par le plus grand des hasards, après tant de siècles de pillage systématique Pour les images de simple argile et les moules qui servaient a les fabriquer, nous attendrons que la suite de notre étude nous ait conduits en Asie centrale, là où le sable désertique conserve jusqu'à la terre séchée Restent les deux maté mux ordinaires des sculptures de nos collections, a savoir le mor tier et la pierie : ils doivent d'avon été à peu près respectes par le climat et par les vandales au fait qu'ils sont solides et d'ailleurs sans valeur intrinsèque On sait que le schiste du Gandhaia a permis d'exécuter des statues de fort belle venue, tandis que le mortier de chaux y a été employé aussi bien à la composition de menues frises qu'à l'érection d'images gigantesques(i) Nous ne reviendrons pas sur ces points, ni non plus sui le fait que le goût de la polychromie et de la dorure s'exerçait indifféremment sur les statues de schiste ou de mortier (2). Nous nous bornerons à rappeler le catactère plus vivant et plus verveux (ou, si l'on présère, moins figé) des têtes de chaux par rapport à celles de pierie (3) C est 14 un fait bien connu de nos archéologues classiques, habitués à goûter le même charme familier, et parfois d'une surprenante modernité, en maniant les amusantes productions de leurs coroplastes

Mais il nous faut retenir tout de suite un point de technique qui a été imposé à nos sculpteurs par les nécessités de leur matière favorite, à savoir le schiste Aisée à dégrossir et susceptible d'un beau poli, cette pierre, d'un grain parfois si fin, n'en reste pas moins très cassante Déjà nous avons constaté que les artistes gandhériens n'avaient pasosé, par peur de les briser, détacher complètement les doigts de leurs statues. La même crunte, jointe au désir de s'épirgner une besogne mutile, les a également déterminés à leur rapporter habituellement les mais. Dès que celles ci s'écartaient tant soit peu du corps et se trouvient par suite en porte-à-faux, elles étaient exécutées à part et montées après coup sur le poignet.

<sup>1)</sup> Cf L II p 346 n 1

o Cft II p 18 et 99 100 o Cft II | 308

par mortaise et tenon. Le cas est rire pour les mains gruches. A la vénté on en rencontre dans les fouilles dassez nombreux spéci mens détachés tenant encore le flacon du Bodhisattya mais ordinairement appuyées sur la hanche, ou mélées au manteau elles sont sculptées à même la pierre. Il est au contraire tout à fait exceptionnel que les dextres levées fassent partie du bloc Elles ny parviennent qu'u prix d'une contorsion plus ou moins disgracicuse soit que la main se retourne de saçon tout à fut insolite vers léprule (fig 461), soit qu'elle saplatisse maladroitement sur elle (fig 583) Le plus souvent on se le rappelle(1) un geste bienveillant la projette - ou plutôt la projetut - fortement en sail lie, comme à la rencontre du spectateur. Ce procédé gandidiren ne tomoigne pas de moins de savoit faire que de hardiesse Comparez seulement les images tardives du genre de la figure 461 et suitout celles de l'école de Mathura (fig 550 584) Les bons sculpteurs indigènes ne sy sont pre montrés moins méliants de leur beau grès rouge que ceux du Gandhâra de leur schiste bleu seulement le remède dont ils se sont avisés ne va qu'à ménager une sorte de coussin truté comme tel entre la main et lépaule drastes !

Mais nous n'en sommes plus à vanter l'habileté des sculpteurs unde grees si du moins on l'e compare l'eurs imitateurs immé diats du bas pays ") cur tout est relatif et autant ils lemportent sur ceux et autant ils sont inférieurs aux artistes de la bonne épo que hellénique. Sous cette réserve nous louerons d'une façon genérale la justesse des proportions des personnages (9), la finesse et la netteté des traits du visage, le hanchement discret et tout praxitélien des corps debout l'aisunce des postures assises que ce soit à la mode européenne ou indienne. Le truitement des muns

Ce geste qu's est hératisé en la mu drd de l «absence de crante» est le seul qu'nous intéresse ci (cf t II p 326) Auusr ervons por le chap trexeu la comparaison a ec la sculpture posté r eure des Guptas A l'except on de quel 1 es-uns vra

Mexcept on dequel | es-uns vra ment partrop trap is of fig 411et59 là où elles se sont conservées, et aussi celui des pieds — cette pierie de touche des bons praticiens — ne fait pas moins honneui à leur ciseau. Enfin ils rendent avec le même bonheur le détail compliqué des coiffures ou la souplesse fluide des cheveux «Ce n'est pouitant pas encore là (dit M G Periot, dans un atticle que nous sommes trop heuieux de pouvon citei (1) que l'influence des modèles grecs s'accuse avec le plus de franchise. Ge qui ne permet pas de la révoquer en doute, c'est la manière dont est tiaité ici le vêtement Le sculpteur du Gandhàra sait draper.

Les draperies - Écoutons l'éminent archéologue poursuivre «Cet art de la drapeire, de la diaperie conceitée et expressive, c'est la Grèce qui l'a créé, elle y a bientôt excellé, mais nous savons que l'Inde s'en est, jusqu'à un certain point, approprié les méthodes, au moins quand elle a produit les sculptures du Gandhâra On ne saurait admettre qu'il y ait là une simple rencontre Dans les œuvres de l'ancienne école (2), le sculpteur se montre étrangei à toute recheiche de ce genre Scrait-il arrivé, par son propre effort, à surprendre le secret de procédés d'une application aussi délicate? Ce qui exclut cette hypothèse, c'est que, dans ses airangements de draperies, on reconnaît ceux mêmes dont l'exemple Chart offert par les statues grecques Par les dispositions qu'il affecte chez les Buddhas et les Bodhisattvas, le châle rappelle l'himation des figures de l'ait gréco-iomain La similitude est même parlois poussée plus loin encore, dans tels détails d'exécution qui ont un caractère trop particulier pour qu'il soit vraisemblable que deux écoles indépendantes aient pu les inventer, chicune pour son compte Voyez le pagne du Bodhisattva du Louvre (). Les pans du manteau, par en bas, s'y terminent en pointes, l'étoffe y présente des plis exactement parallèles et les boids en sont dentelés de zig-

<sup>&</sup>quot; G Pennor, Lart gréco-boudhique dans Journal des Sacante, 1906 p 160 " Cf fg 468 173 Remarquer et

pendant les petits plis du pagne de llar hut (fig. 468) 2 II I (frontispice du t. I)

zags à angles aigus. On retrouve là, fidèlement reproduit, le rendu tout conventionnel où s'est complu, pour viser à l'élégance, la mann du statuaire gree, au vi siècle avant notre ère. Il ne saurait étre question de faire remonter cette image jusqu'à cette date très lointaine; mais l'auteur de cette elligne avait certainement eu sous les yeux quelqu'une de ces sculptures archaïques qui ont été si fort à la mode du règne d'Auguste à celui d'Hadrien.



Fig. 463 — Reddies aree des resumes issuer des feactes.

Musee de Calcutta, n° K. 1. Privenant de Kaboul. Diametre. 0 m. 40

Dagres J. C. S. Bergal, III. pl. XXVI. 1.

Nous n'avons pas l'outrecuidance de prétendre rien ajouter à un avis aussi autorisé, du moins en ce qui concerne l'éducation classique de nos sculpteurs. Mais peut-être nous permettra-t-on, comme indianiste, de signaler un autre élément qu'il convient de faire entrer en ligne de compte : nous voulons parler de la nature et de la qualité des étoffes indigènes. L'éminent observateur que fut Iliuan-t-ang est descendu à leur sujet dans les détails les plus circonstanctés <sup>10</sup>. Il en distingue de cinq sortes, en coton (Larpda).

peut-être pas mausais de resumer ici nos observations. Tour à tour nos images nous ont appers à distinguer les trois ha bita monastiques it. Il p 3,4) puis

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Rec. 1, p. 75 — Aous avons par ailleurs dd sisouvent revenu sur la question du costume, à propos de nos diverses catégories de personnages, qu'il n'est

en lin (kṣauma), en soie (kauçeya) et en deux qualités surfincs de lame. L'une de ces dernières, comme l'actuel «pashmina» du kaçmîr, était tissée avec la douillette toison qui, pour les garantii des bises himálayennes, pousse sous le long poil des chèvres du Haut-Tibet. À la seconde, extrêmement rare et précieuse et qu'il ne cite que pour mémoire, il donne le nom de kardla comme si elle était empruntée au cerf musqué de la montagne. Le point intéressant est que, dans l'Inde, l'ahiver de Peshawar» passe pour rigoureux, et sa seule évocation suffit à faire frissonner les gens du bassin du Gange. Les exigences périodiques du climat, jointes aux relations continuelles avec la Haute-Asie, avaient sûrement répandu au Gandhara l'usage des vêtements de laine. Telle est tout à fait l'impression que nous laisse la façon dont tombe dans l'école le costume des hommes aussi bien que des femmes. Seuls des lainages d'une grande finesse avaient à la fois assez de consistance et de moelleux pour fournir des plis aussi nombreux et aussi souples. Si l'on voulait les réaliser à nouveau sur des mannequins, il faudrait aujourd'hui avoir recours dans l'Inde aux châles de Kaçmîi et de Rampour; mais avec ces beaux tissus, ce ne serait qu'un jeu pour un spécialiste - archéologue ou couturier - de les reproduire. Ainsi il apparaît bien que les sculpteurs du Gandhara ont dû être encouragés par la vue de leurs donatrices et donateurs dans leur recherche des belles draperies : il est non moins permis de penser que les heureux effets obtenus par leur art n'auront pas été sans influence sur les modes indigènes

Les lights — Cette constatation nous amène à nous demander si, en serrant les choses de près, nous n'arriverions pas à dépister, jusque dans la façon de trailer le peu de nu qui se montre sous les

les deux pièces, non taillées et non cousues, qui forment l'habillement d'« lisques indiens de bonne caste (p. 178), enfin la tunique à manches et le pantalon qui denoncent aussibit l'eur provenance scythque (p. 95), encore que la première au moins ait éte adoj tée au Gandhára par les fenimes (p. 75) et par nombre de do ialeurs (p. 95), sons parler du sommaire costume des parass et des ascries ctoffes, des traces d'observation ethnographique, voire même la réaction de quelque usage local Assurément rien en ce genie ne saute brutalement aux yeux, denongant aussitöt des attaches ou des procedés exotiques Que I Inde connût des lors les images mons trucuses, à visages et bras multiples, dans lesquelles s'est complu par la suite son génie visionnaire et qui, pour beaucoup d'Euro péens, restent la caractéristique de son art, les Civa et le Visnu. qui se montrent sui les monnaies et camees indo-scythes nous en apportent bientôt la preuve (4) Nous ne serons pas plutot descendus a Mathura que nous y rencontrerons une unage polycéphale de la même cpoque (2) Mais la statuaire du Gandhâra n'avait encore rien rendu en ce genre jusqu'à la récente déconverte de deux striues a quatre bras, évidemment de basse époque, et dont l'une au moins (5) represente sa déilé favorite, la redoutable et secourable Hariti (fig 487) C'est donc de façon beaucoup plus discrète que l'ambiance indigène aura forcément réagi sur la technique des sculpteurs. Aous en prenous comme premier et plus clair témoin le type seminin de l'école Veuillez revoir nos sigures de semmes (fig 318-319, 335 et sur, 374 et sur, ) Dune part les anthro-

pologues nous assurent que la façon dont chez elles «les seins sont haut placés est un caractère tout particulier de la race hindouc (9 7 D'autre part il est bien certain que cet idéal de beaute plantureuse sent son Orient d'une lieue telles Cakuntala, la plupart de nos héromes succombent sous le poids de leurs appits. Il serait

peu convenable d'insister; mais, une fois avertis, ce n'est plus seulement dans la pléthore des formes féminines que nous discernerons l'instuence d'un milieu indien: nous croyons encore en saisir nettement une marque plus subtile dans la facture molle et grasse des torses et des visages de la plupart de nos personnages masculius.

Qu'il y ait là un trait directement emprunté à la nature et imposé aux sculpteurs par le simple usage de leurs yeux, c'est ce dont ne peut douter quiconque a visité l'Inde. D'une façon générale et autant qu'il peut être question d'un type indien commun - il n'est guère de peuple à pousser plus loin, au moins parmi les bonnes castes, la finesse des attaches et la rondeur gracile des membres et du torse, quitte à les laisser promptement empâter par l'embonpoint chez les personnes opulentes ou sédentaires. Ces caractères ethniques sont indéniablement favorisés tant par le climat, à la fois ou tour à tour humide et chaud, que par la coutume si anciennement attestée du massage et des frictions huileuses (1). Quand nous devons noter ici la faible saillie des muscles et notamment des pectoraux, l'atténuation des angles aux genoux et aux coudes, les surfaces toujours lisses et les courbes toujours floues des membres et du trone, il est impossible de savoir si ce sont nos statues ou leurs donateurs que nous décrivons, tant les uns et les autres présentent déjà cette absence de caractères virils, pour ne pas dire cet air esséminé que les gens d'Europe reprochent si volontiers à leurs « frères aryens » de l'Hindoustan. Aussi suffit-il après tout, pour expliquer l'allure nonchalante et la musculature indécise, voire même les formes grassouillettes de nombre de nos Bodhisattvas (cf. surtout fig. 415), d'admettre que les artistes aient travaillé d'après le modèle vivant. Il ne faut pourtant pas oublier un autre aspect de la question. Selon l'usage universel, les habitants de l'Inde s'étaient formé un idéal de beauté conçu à leur propre

<sup>(1)</sup> Strateou (xv. 1, 54) rappelle le goût des Indiens pour le massage

<sup>(</sup>τρίψιε) et les strigiles d'ébène au moyen desquels εξομαλίζονται τὰ σώματα.

ımage, ou du moins portant a la perfection les traits les plus communément répandus chez leurs hautes classes. Ce n'est pas par hasard que les listes des signes du grand homme prônent ces mêmes épaules



Fig. 404 — Yarsas Atlantes de Sinchi Chapitrau de la porte Ouest du grand stopa Illauteur e m 20 Photograph e de l'Archeological Sarrey commun quée per Sir John Massesti.

rebondies, ces flanes ronds et polis, ces jambes fuselées et ces longs bras d'une seule venue, s'amenuisant sans articulations apparentes «comme la trompe de l'éléphant<sup>(1)</sup>» Quand nous reconnais-

o) Gaja-bhiya-sama lexpression, à veai dire, ne se trouve pas dans la liste des trente-di ux signes mais correspont au vingt-quirieme d'entre ent et est immédiatement suits en vingt-cinquième

(ef la note sun) dans la description du corps de Vlay à (Lalita-tistara, p. 97, 1, 9). Rapprochons encore l'epithète de Lara-kara-prati na (Bribat sambid LEX 3) de Larabhora (Raghutamea 2011 18

sons chez nos statues tous ces signes caractéristiques, c'est autant offrire de goût que de race : les deux influences se mélent mextricablement. Ce n'est d'ailleurs ni le lieu ni l'instant d'exagérei l'importance de cet ordre de considérations C'est à d'autres époques et en d'autres régions qu'il conviendra surfout de s'en souvenu, quand il s'agna par exemple de défendre contre les cui tiques européens l'extrême mollesse de lignes des idoles indiennes et javanuses postérieures (1). A propos de nos images gandháriennes, leur principal intérêt est de nous renseigner exactement sur le genre de concessions que des sculpteurs, apparemment nourris dans le culte du muscle et l'admiration traditionnelle de l'athlète giec, ont pu avoir à faire aux préjugés esthétiques comme aux caractères somatiques de leurs nouveaux clients il ne sied d en user que dans la mesure, déjà appréciable, où ces statues trahissent un commencement d'acclimatation au pays et d'adaptation au goût local

Ce qui est vrai des corps ne l'est pris moins des visages, avec cette circonstance plus favorable que chez tous nos personnages ceux ci se voient à découvert, alors que ceux-là se dérobent le plus souvent sous les draperies Quand nous lisons dans les «listes des signes» que le héros indien a, par definition, le front large et uni, les sourcils réguliers, de grands yeux longs, un nez proéminent, des joues pleines et une mâclioire de lion (2), nous nous trouvons d avance dispensés de faire la description des faces de nos Buddhas et de nos Bodhisattivas La dermère expiession surtout mérite d'être relevce car, s'il est une particularité constante et, a nos yeux, un

etc et d'une façon générale, l'idéal de beaute na jointures invisibles n (adissa mana samd!) du Mahavamsa v 59 cinquième signe) ne nous aidera pas mous que l'observation directe de la na inre à comprendre que les Indiens aient pu trouver élégante l'excessive indigence des mollets chez les personages de l'an cienne école (fig 468 et suiv)

(1) Simha han i glosé par pina gan la, \*aux joues pleines dans Lalita-vistar i p 105 l 18 et p 107 l 9

<sup>(1)</sup> Nous aurons à revenur sur ce point a la fin du paragraphe a du chapitre xviii — Veut on pour préciser les idées un autre exempletopique la lecture de la comparai son inatten luc de la jambe liumaine avec cell di v « idés ant lopes noires « (singt

peu choquante dans les têtes de nos images, c'est le curieux alourdissement du bas de leur visage Chez elles l'ovale grec s'épaissil visiblement jusqu'à ne plus mesurer parfois, selon l'un des canons de la Brihat sambità (1), qu'une proportion de treize doigts de haut sui dix de large entre les deux oreilles. Plus encore qu'i la pleni tude des joues, ce fait est dû au développement evageré de la michoire inférieure (cf. notamment fig. 395-397, 446, 448-450, 462) Or ce large et fort menton reste un trait courant chez les Indiens d'aujourd hui () comme chez ceux d'autrefois (cf., fig 464 et surv ) Sur ce point encore nous sommes conduits à penser qu'un caractère ethnique, d'ailleurs sanctionné par la faveur publique, a modifié de façon sensible les traditions d'atelier de nos sculpteurs Ce « visage de lune » s'est imposé à leur ciseau, en même temps que ce regard noyé sous la paupière assoupie et au même titre que la fine moustache frisée ou les détails de la coiffure et des buoux

### \$ II L'IDENTIFICATION DES IMAGES

Ainsi donc, jusque dans l'exécution des inniges les plus idéalisées nous crojons deviner des traces d'indianisation à plus forte ruson en relevons-nous chez celles qui ont été évidemment croquées sur le vif Déjà, à propos des donateurs et des figures de chaux (3) nous avons d'unotei au passage le caractère maturaliste à d'une partie de l'œuvre de l'école du Grindhâra Cette observation est encore renforcée par l'absence constatée de toute figure proprement allégorque. Assurément nous avons vu paratire sui nos sculptures des abstractions concrétisees, telles par exemple que la nagara-deaul de Çi tvasti ou de Kapilavastu (3), mais tout donne à penser que cette déité ne jouissant pas dans l'imagination populaire.

O Cl. 1313 3 10-12

Cll 131f t po ra en assurer de fauilleter un recue l d portraits des réjas actuels.

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> Cf t II p. 99 <sup>©</sup> Cf t II p. 68 etl≒referencesei teesibal n. set Ip. 36o. 36i

d'une existence moins réelle que n'importe quelle autre fée ou déesse Chacun, homme, génie ou dieu, quels que soient la caté gorie sociale à laquelle il appartient, les idées qu'il personnifie ou les mythes qu'il incarne, est directement représent, sous sa forme ou du moins sous celle qu'on lui prêtrit, et non sous le voile plus ou moins transpirent d'un symbole La figure, sinon historique ment vraie, du moins à peu près vraisemblable du Buddha a pris définitivement la place des emblèmes que lui consacrait l'école indienne Aulle part nos yeux n'ont rencontré de pures vues de l'esprit telles que les deux autres a joynux », le Sangha et le Dhai ma, ces lomtunes approximations bouddhiques de «1 Lglise» et du "Logos" A la vérité V Vogel a cru les reconnaître tous deux dans les habituels compagnons du Bienheureux sur presque toutes les scènes de sa curière, la Communauté sous les espèces du moine et la Doctrine sous celles du Vijrapani (1), mus cette trop ingé nieuse hypothèse nous a paru en contradiction flagrante avec la façon dont les créateurs de la sculpture gandharenne ont entendu leur métier Toute leur imagerie divine procède sans mystère du franc anthropomorphisme des vieux artistes grecs Si certaines scènes pretent parsois à double entente (2) il n'en est pas de même de leurs figurants terrestres ou mythiques, nous avons l'impression qu'il nous faut prendre chacun d'eux pour ce qu'il est sans nous inquiéter de ce qu'il pourrait être

LA REPARTITION DES TYPES — Ge caractère volontiers réaliste ajoutera tout a l'heure à l'intérêt historique de nos personnages mais il faut avouer qu'il ne nous rude guère au point de vue de leur identification C est un don que le talent d'observer, voire même d'attraper au vol quelque physionomie originale, c'en est un autre, singulièrement plus rare que le pouvoir de créer en faveur de tel homme ou de tel dieu un type capable de s'imposer une fois pour

toutes aux artistes et de se faire reconnaître aussitôt du public Prenons le cas le moins défavorable à nos seulpteurs jamais plus qu'à l'occasion du «général Pâncika» ils n'ont été sur le point de produire une figure fortement caiactérisée. La martiale allure du «101», ou plutôt (comme nous nous sommes aperçus qu'il fallait



Fa 465 — Yak a D lu nîtst Detail de la bai sraie Mase de Mai as Huter o & Phiogaphe in Couond IV Cosw

due) du esttrape » du musée de Libore se reflète même sur plus d'une réplique Mais faites l'épreuve de feuilleter celles-ci les unes après les autres (fig 367 et suiv) et vous verrez bientôt cette apparence de personnalité se dissoudre et seffacer dans le type générique du Yaksa Telle est en effet la règle générale qu'une fâcheuse expérience, toujours répétée, nous conduit à poser le plus souvent l'école du Gandhâra ne nous présente pas des individus, mais seulement des castes. Si nous pouvons distinguer à première vue un parri d'un giand seigneur ou un religieux d'un laique, read dans leur traitement aitistique ne nous permet — abstraction faite de tout caractère adventice — de choisir entre une femme et une déesse, ou encoie entre un roi, un dieu et un Bodhisatti i

Il serait donc plus que superflu de demander par exemple à nos sculpteurs un Mara ou un Indra aussi immédiatement reconnaissables qu'un Jupiter ou un Bacchus Est ce a dire qu'ils aient oublié en route ou négligé d'utiliser sur place les ressources si variées du répertoire classique? Nous avons déjà constaté qu'il n'en était rien, seulement ils les ont prodiguées au hasard et sans méthode, d'après Imspiration du moment Tout au plus croyons-nous apercevoir entre eux une sorte d'entente tacite, mais généralement acceptée Aux grands dieux, aux Bodhisattvas, au Buddha, ils semblent avon été d'accord pour réserver le type ideal de Phœbus-Apollon, quant à ceux, moins respectables ou plus voluptueux, d'Hermès et d'Hé raklès, de Dionysos et d'Eros, de Pan et du Satyre, ils les prêtent tour à tour, au gré de leur fantaisie, aux Yal sas et aux autres génies subalternes (1) Les rôles du panthéon indien se sont ainsi trouvés repartis au petit bonheui et a bâtons rompus entre les divers membres de la troupe heliénistique On peut le regretter, pourvu qu'on avoue que le surprenant est été qu'il en fot autrement et qu'on ne sut quel législateur, également versé dans les secrets du Mêru et de l'Olympe, eût d'avance présidé, selon des rapports exactement pesés, à une distribution immuable En dernier ressort, cette absence presque mévitable de règles fixes a en deux résultats opposés, mus egalement embarrassants pour nos recher ches D'une part nous avons du poursuivre des personnages polymorphes, tels que Vajrapini, sous tous les aspects qu'ils revêtent

tour à tour, parfois sur le même panneau. D'autre part nous avons désespéré de parvenir à différencier entre elles les uniformes images des dieux et des Bodhisattvas ou encore celles des divers Buddhas, lci'il y a disette et là surabondance de types.

Liksaya et Mudat. -- Quel remède employer contre ce double inconvénient auquel il ne se peut pas que les donateurs d'autrefois n'aient été aussi sensibles que les archéologues d'aujourd'hui, car n'aime-t-on pas autant à savoit ce qu'on paye qu'à comprendre ce qu'on étudie? Le lecteur qui aura en la patience de nous suivre se doute déjà de la perpétuelle et commode panacée à laquelle nos artistes ont en recours : non moins que sur les basreliefs, l'abus des laksana ou attributs distinctifs sévit sur les images. Mettons hors de cause les figures monstrueuses on partiellement animales, démons, nagas ou suparnas, dont les traits exceptionnels proclament aussitot - à défaut du nom personnel que le contexte seul de la scène peut parfois nous donner - l'appellation tribale. Dès que nous sommes en présence de personnages à forme simplement humaine, c'est toujours au «signe de reconnaissance» que nous avons du nous sier pour leur identissication. Le rôle de l'attribut est particulièrement en évidence chez les personnagesprotées . sous toutes les transformations et sous tous les déguisements nous avons deviné Vajrapâni à son foudre, Pâñcika à sa lance ou à sa bourse, Hariti à son nouvrisson ou à sa corne d'abondance. Mais le même moyen s'est parfois offert à nous guider parini les innombrables rééditions toutes pareilles de nos Bodhisattivas Maitrèya, toujours compatissant, a pris soin, pour nous tirer de peine, de nous montrer son flacon, et la marque connue de la "Première méditation - inscrite sur un socle nous a dénoncé Siddhartha

Nous ne reviendrons pas sur ce procédé m sur le rôle prépondérant qu'il jouera dans l'iconographie postérieure(1) Mais il nous faut au moins signaler ici l'amorce d'autres méthodes de différenciation qui n'ont pas eu plus tard un moindre succès. Le cas de tous le plus embarrassant était notoirement proposé par les légions monotones des personnages de haute caste ou des Buddhas. A les fréquenter nous avons appris l'importance du costume et celle des marques personnelles. C'est ainsi que nous avons distingué les Buddhas des Bodhisattvas grâce à leur vêtement, et, parmi les laiques, tenté d'établir à l'aide du signe frontal (drnd) une démarcation tranchée entre les dieux et les Bodhisattyas. Dans chacune de ces deux dernières catégories nous avons, avertis par les textes (1), épié jusqu'aux nuances de la coiffure et discerné à leur turban ou à leur absence de turban Indra de Brahma, Siddhartha de Maitrèya. Cette ressource même manquait pour diversifier entre eux les Buddhas, qui tous ont la tête déconverte et la marque de l'irna au front; mais il ne nous a pas échappé qu'un suprême expédient restait encore. De quoi s'agit-il en somme ici, sinon de réveiller la mémoire des noms propres? Or, parmi les seize moyens mnémotechniques que cite le Milinda-panha, à côté des laksana sont notées les mudra (2) : et en effet des images pareilles, voite même pareillement assises, peuvent encore faire des gestes différents avec les mains et, muettes qu'elles sont, parler aux yeux par sigues. Ce n'est pas autrement qu'en sculpture - car la peinture dispose en outre du jeu des dissérentes couleurs - les Dhyani-Buddhas se nommeront plus tard aux fidèles. Toutesois, au Gandhara, ces indications nous ont semblé rester encore vagues et indécises (3). Il faudra le lent travail de générations d'imagiers, doublés de théologiens, pour achever de fixer cette confuse mythologie.

(1) Cf. t II, p 240

venir encore sur cette question, p 374

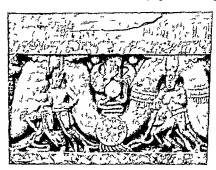
<sup>(\*)</sup> Ed V TRENCENER, p 78 79; trad dans S B E, XX\V, p 122-123 Il est vrai de dire que por mudda le texte n'entend encore que les «signes» écrits —

On peut noter, par contraste avec les mudra, la moindre importance iconographique des façons de s'asseoir (dsana).

(1) Cf t II, p 334. Nous devrons re-

363

En attendant, ces imprécisions et ces obscurités sont l'inévitable rançon des prélentions artistiques de nos sculpteurs Il ett éte qui simple pour eux d'imiter l'exemple des vieux décorateurs de Bailaut et sous chaque image ou presque d'écrire lisiblement son sujet que de pages et de discussions ils autaient épargnées aux iconogra-



F c 466 — Girld it Mai Aminiviti D ta l de la balustra le Vusee de Vadras Ilaute r o m 80

phesi Mais personne ne s'est résigné à suivre le sage exemple de ces hons initiateurs. Spéculant sur leur talent et la vulgarisation croissante de leur art, les imagiers de Sanchi se sont dispensés eux aussi, de toute inscription explicative et leur silence aggrave in difficulté d'une comparaison entre les répertoires des deux écoles hous n'en arrivons pas moins sèrement, quoique avec plus de peine, à établir qu'à travers toutes les différences de facture leur

personnel, si l'on peut dire, est sensiblement parcil (cf. fig. 464-475). Sur les monuments de l'Inde centrale nous ne voyons pas sculement revenir, à propos des mêmes scènes, des laboureurs, des athlètes, des soldats, des maîtres et maîtresses de maison, des rois et des reines, des ascètes brahmaniques, etc., mais encore des démons, des génies et des fées, de forme animale, humaine ou mixte, et toutes les catégories des dieux des sept premiers étages du ciel. Aussi sera-t-il beaucoup plus court de rappeler les deux seuls types que nous n'y rencontrions pas, à savoir celui du Bodhisattva et du Buddha. Encore le premier y figure-t-il déjà, sinon lors de sa dernière existence terrestre, du moins lors de ses précédentes renaissances sous cette forme de «prince héritier» (raja-kumara) que lui conserveront naturellement, d'accord avec l'histoire légendaire, les artistes gréco-bouddhiques, et nous avons vu à quoi se réduisent les différences de costume en passant du bassin du Gange au Nord-Ouest (1). Il ne reste donc guère qu'une seule création spéciale à l'actif de l'école du Gandhara; mais celle-ci, comme on sait, est d'importance, puisqu'il ne s'agit de rien moins que du Buddha (°).

L'excertion ou Buddin. — Nous avons tenté ailleurs (3) de rendre compte du tabou — pour employer un terme à la mode — dont l'ancienne école indienne semble avoir frappé l'image corporelle du Bienheui eux. Dans sa curieuse abstention nous avons cru ieconnaître simplement un procédé technique, hérité des vieux fabricants d'objets de piété du v siècle avant notre ère, et qu'une longue accoutumance avait érigé en loi. A force de rééditer et de colporter les luétoglyphiques memento et ex-voto qui avaient été dès

<sup>(</sup>i) Cf. t. II, p. 79, 92, 180, etc.
(ii) Et subsultairement de son garde
du corps Varjaaplai et di moine (cf. t. I.
p. 611, et II, p. 276 et 317) · Papparition de ce dermer à Amarà att (fig. 285)
nous paraît un premier indice de l'in-

fluence gréco-bonddhique, intermédiaire entre les stèles sans Buddha (fig. 475 b) ou avec Buddha (fig. 507).

P) J.A., janvier-février 1911, p. 55 et surv; traduit et illustré dans Beginnings of Buddhist Art, etc.

l'abord confectionnés à l'usage des fidèles d'après les vestiges restés visibles sur le site des quatre grands pèlerinages, on en était venu à les considérer comme des représentations autorisées des miracles dont ces lieux avaient été jadis les témoins (cf. fig. 206, 221, 474-475). Le temps et la distance aidant, il avait fini par passer en axiome que pour représenter le Bienheureux à l'occasion de n'importe quel épisode de sa légende, il suffisait de faire ce que l'on avait toujours fait jusque là, à savoir de l'évoquer à l'esprit par la vue d'une de ses trois armoiries parlantes, arbre, rouc ou stapa, voire même d'un simple trône (cf. fig. 177, 214, 228). Placés de but en blanc devant le problème de la figuration du Sauveur indien, les sculpteurs hellenisés ne pouvaient que lui improviser une solution toute différente. Non seulement ils étaient de naissance étrangers à la tradition indigène, mais ils avaient affaire à un Bouddhisme singulièrement transformé par sa propagation même et aussi éloigné de ses concepts que de son pays originels. Pour eux le Buddha ne pouvait être et n'était après tout qu'un dieu comme tant d'autres, à mettre sur le même pied que cinquante divinités indiennes, iraniennes ou grecques de leur connaissance - les mêmes, soit dit en passant, avec lesquelles il voisine sur les monnaies du Nord-Onest (pl. III-V). Une déité de plus ou de moins, cela n'était pas pour les faire reculer. Afin d'en camper d'emblée une image suffisamment approchée, il ne fallait que le talent de fondre harmonieusement au creuset de leur éducation classique les trois sortes d'ingrédients que concomaient à leur fournir leur familiarité avec le répertoire hellénistique (type d'Apollon), les dues des donateurs sur les signes de beauté de leur Maître (dryd) et l'observation directe des membres de sa communauté (habit monastique et lobe distendu des oreilles). C'est bien ainsi, comme nous l'avons vu(1), qu'ils ont comblé du premier coup et peut-être même dépassé les vœux de leur chentèle.

<sup>&</sup>quot; T. II, th xiii, \$2, of plus less th xiii, \$3 pour le developpement parallée de nouvelles traditions

Ce coup de maître était-il en même temps leur coup d'essai? Ce qui est sûr, c'est qu'en l'absence de ce type, il ne saurait être question, à proprement parler, de l'école du Gandhâra, dont il est à la fois, si faire se peut, la base et la clef de voûte. Aussi ne saurait-on trop répéter à quel point son apparition fait date dans l'histoire de l'art bouddhique. A raison du rôle prépondérant qu'il assume des le début, il marque nettement le commencement d'une ère nouvelle; et bientôt nous le verrons couper en deux le développement normal des écoles de Mathura et d'Amaravati, en attendant qu'il pousse sa diffusion jusqu'aux confins de l'Acie orientale. Sa destinée est si étroitement liée à celle de l'école, qui est née en l'enfantant, que non seulement on lit l'évolution de l'une dans celle de l'autre, mais encore qu'on suit conjointement au dehors de leur pays natal l'expansion de leur influence. Aussi nous téservons-nous, dans les prochains chapitres, d'en faire le principal pivot de notre étude historique. Il en résulte que nous devons nous interdire pour l'instant toule considération de cet ordre, et c'est ainsi qu'il ne sera pas question dès à présent des éléments de classification chronologique que nous pourrions chercher entre les Buddhas gandhariens soit dans les attitudes de leurs mains, soit dans la disposition de leur costume, soit enfin dans le traitement de leurs cheveux ou de leur nimbe.

Le Mube. — Il convient cependant de dire ici un mot de ce dernier accessoire. Complètement inconnu des imagiers de Barhut et de Sânchi, nous l'avons vu au Gandhâra se montrer par intermittences sur les bas-reliefs, puis faire preuve chez les icones d'une rare constance. Le Buddha le partage non seulement avec les Bodhisattvas et les dieux, mais encore avec les demi-dieux et les rois. En tout état de cause, le sens de cet insigne pai le trop clairement à nos yeux d'Européens pour n'être pas dans l'Inde d'importation occidentale. Que ce soit en Égypte ou en Assyrie qu'il en faille chercher l'origine, c'est apparemment de l'Asie antérieure qu'il a pénétré aussi bien dans l'art chrétien que dans l'art bouddhique pour signifie, ici comme là, «divinité», et, subsidiairement, «sainteté». Il auiait été plus précocement adopté par celui-ci que par celui-là, car c'est seulement à partir du n° siècle qu'il fait son apparition dans les catacombes<sup>(1)</sup>. Nous devons d'autre



Fig. 567 — Nick de Matuent Unice de Vathurd, nº C 25 Hauteur om 95

part avouer qu'au Gandhâra comme ailleurs son histoire reste assez obscure. Le témoignage même des monnaies n'y apporte pas toute la clarté qu'on aurait pu espérer Sur les pièces grecques et scytho-parthes de l'Inde, on ne trouve de nimbe qu'autour des

<sup>(1)</sup> M Bestien, Les Catacombes de Rome, p 192 - Aussi Spence Hant,

Eastern Monachum, p 416 vental que le numbe soit d'origine indienne

le visage du Maître, et l'Açokdvadâna (1) spécifie bien que «la gloire large d'une brasse » revêtait l'aspect d'une circonférence. Telle est en effet sur les plus anciennes de nos sculptures la forme immuable du nimbe, et — là où elle paraît (cf. fig. 140, 459, 463) — de l'auréole. La lourdeur de ces disques de pierre a fait ingénicusement supposer à M. le professeur A. Grunwedel qu'un encadrement si incommode pour une statue devait être dû à l'imitation directe des peintures (2). Notons que le cumul de l'auréole et du nimbe, fréquent dans l'iconographie postérieure, pour rare qu'il soit au Gandhara, n'y est pas sans exemples. Sur les figures 76 et 405 (3) tous deux gardent même la forme ronde que décrivent les vieux textes. On ne peut toutesois se dissimuler que l'auréole, volontiers circulaire autour d'un personnage assis, a une tendance naturelle à devenir ovale autour d'un personnage debout. Cette transformation se dessine sur la fameuse monnaie de Kaniska qui représente le Buddha (pl. V,9). Peut-être est-ce sous l'influence de tels exemples que le nimbe marque à son tour sur certaines images d'Ajanta (fig. 505) une propension à s'ovaliser et qu'il devient tout à fait oblong, puis s'effile en pointe par le haut à Java (fig. 512 et 568) comme en Chine (fig. 541 et 565). D'autre part on voit son orbe, d'abord parfaitement nu, se laisser peu à peu envahir par le décor : ici il s'ourle de filets (fig. 136, 326, etc.), là il se sestonne de dents (fig. 480, 550, 552, 584), enfin il se couvre d'un réseau de fines dentelles (cf. fig. 554 et 587). Retenons seulement ici que ces modifications dans le contour comme dans la surface du nimbe nous fourniront un élément de plus quand il s'agira de procéder à la classification chronologique des images.

<sup>(</sup>i) Divyatadana, p. 361. — Il est encore question des prabhá-mandala des Sept Risis dans Kumára-sambhava, vi. 4. (ii) Buddh, Kunst, p. 83, dans l'édition

anglaise, p 86, ce passage a été mal compris

D Voyez encore J Ph Voget, 1 S I,

Ann Rep 1903-1904, pl LXVIII b

# \$ IV. LES RAPPORTS AVEC L'PVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES

Qu'avec l'apparition et la multiplication de ces icones nimbées de Buddhas et de Bodhisattvas, il y ait quelque chose de simulta-

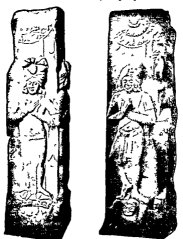


Fig 468 469 - Nica et Yanga de Bannur

Fig 468 «Cakratáka ros des Rogue», d'oprès Convincente Bark t. pl. XXI 3 Fig 469 «Kutéra (ros des) Yalpan, d'oprès Convince v. Barkut pl. XXII s

noment changé dans l'aspect et dans l'esprit du Bouddhisme, c'est ce que personne ne songera a contester Toutes les autres figures divinités naturellement lumineuses, telles que la Lune ou le Soleil (i). Encore ne s'agit-il toujours que d'un entourage de pointes rayonnantes. Sous la forme d'un disque délimité par un simple filet, son emploi n'est devenu courant que sur les monnaies des Kusanas, et là, au lieu d'être réservé aux seules divinités, il encercle également le visage des rois (pl. V). A la vérité, ce dernier développement n'a rien qui doive nous surprendre. Il se peut, comme l'a supposé Cunningham, que ces 10is barbares nient imité du protocole chinois leur titre de « fils du ciel », formulé en sanskiit par deva-putra(2). L'épithète de Osos sut non moins naturellement empruntée par les Lagides aux Pharaons et par les Séleucides aux agrands rois a de Perse. Dans l'Inde même, où les raja sont les dieux de la terre comme les deva sont les rois du ciel, les deux termes sont trop synonymes pour que nous nous étonnions de voir le nimbe persister jusqu'autour de la tête des Guptas (pl. V, 21). Il ne fait en cela que persévérer dans son sens essentiel d'emblème de la divinité. C'est donc toujours ainsi que, sans faire la moindre violence à nos habitudes, il nous faut le comprendre sur les images que nous venons d'identifier au cours des précédents chapitres, qu'il s'agisse de simples génies males ou femelles (fig. 370-373, 382-388), de dieux ou de Bodhisattvas (fig. 392 et suiv.), ou enfin et surtout de Buddhas.

Jamais d'ailleurs les circonstances ne sont plus propices qu'à propos de ces derniers pour montrer que cette graphie étrangère n'est que la transcription de vieilles idées indigènes. De tout temps l'Inde a cru à ce rayonnement de majesté qui émane des êtres supérieurs. Qu'ils doivent cette propriété à leur caractère surnaturel, à leur naissance ou à leur sagesse, leur tejas les accom-

J. A., avril 1899. p 369

<sup>19</sup> Quoi qu'en dise M. Daoers, dans Rerue numismatique, IV serie, t. V. 1901, p 154-166 (trad. en anglais dans Indian Antiquary, XXII, 1903.p 430 et suiv.), les images de Jupiter et d Hercule nous

paraissent simplement laurées ou conronn(es (cf pl 111-1V)

<sup>&</sup>quot; Cf la note de M Daours sur les Titres royaux che: les Indo-Segthes, dans

## RAPPORTS ET CONTRASTES AVEC L'ÉCOLE INDIENNE 369

pagne comme leur ombre, fait de lumière comme celle-ci est faite de nuit. L'opinion n'est pas moins communément répandue que les pratiques de la méditation pieuse développent producieusement cette sorte d'émanation fluidique. Ce n'est pas dans un autre seu que Civa ascète a consumé l'Amour; c'est sous l'aspect de flammes léchant les parois de sa retraite que les artistes gandidriens représentent, lors de la subjugation du serpent de Kácyapa (fig. 224) ou de la visite du roi du ciel (fig. 246), la brûlante ferveur du Maître. D'autres fois c'est de ses épaules mêmes que s'échappe ce flamboiement (fig. 463), et il est assurément curieux de retrouver ce même détail muaculeux sur les monnaies des Kus mas en attendant de le voir attribuer par Hijan-tsang à Kaniska(i). Les vieux textes admettent d'ailleurs que le lustre du Buddha ne provient pas sculement de «pointes» on de «langues» de flammes, mais qu'il irradie tont autour de son corps sur la laigeur d'une brasse en efficant l'éclat de mille soleils (4) : et il est en effet des cas où le Bienheureux se profile en pred sur une glone flamhoyante (fig. 261; cf. fig. 263 et 564) Tout ce vieux fonds de superstitions indo-iraniennes perce ainsi sporadiquement dans nos sculptures : c'est le sauvageon sur lequel l'artiste indo-grec a greffé la conception restée classique du numbe, puis de l'auréole

Ceux-ci n'ont pas plus tôt pris forme sous son ciscau que la plume des écrivains se met en devoir de les décrire Déià le Mahdvastu(3) qualifie de mulha-mandala le «cercle» qui environne

G470H484 - 11

M A STEIN, et GRUNWEDEL, Alth Kults Turk , p 22 et fig 339 et son )

<sup>(1)</sup> La statue reproduite sur la figure 463 aurait été trouvée par le D' J G Genand près de haboul (cf t I p 13, n 1, et p 24), on reconnilira à sa droite 1 «Aumône de la poignee de poussière» (cf fig 255) et à sa gauche la «Prédic tion de Dipankara» (cf fig 139141) Comparez pl. V, 3, 5, 7, et HIUAN TEATE, Rec , I , p 65 - I a même particularité s observe sur les images de l'Asie centrale (cf 1c1 même fig 562 daptès

<sup>(&</sup>quot; Duyaradana, p 46 47, 75, etc. Avadana-çataka, éd, I, p 37 (tradust dans Burrous, Introd , p 201), etc Pour les prabha-sikha, cf i un des surnoms d Amitabha dans Sukharati-vyuha, \$ 19. éd p 29 1 12 (traduit dans S B E , XLIX 11 p 29) (9 II, p 313 1 15, cf I, p 238

<sup>1</sup> a 3

divines, connues des plus vieux textes comme des plus inciennes sculptures, ne nous faisment pas sortir du cercle ordinaire des croynnes indiennes communes Mais voici que surgissent du fond de la conscience populaire des constellations iconographiques nouvelles évidemment le Bouddhisme est en prisse de se fabriquer un panthéon original A ven dire cette mythologie, où l'on voit que déborde à loisir l'imagination visionnaire de quelque moine illuminé, est encore plus vague et monotone que celle dont les fidèles setuent d'abord contentés mus du moins elle avait à leurs yeux l'avantage d'être leur création propre. Au lieu d'un échafaudage étage de simples dieux(1), ce ne sont plus que Buddhas transcendantrux tous flanqués de leurs fils spirituels, les Bodhisattvas, et multipliés à l'infim dans des myriades de mondes!") Telles sont du moins les apocalypses qui allaient faire fortune dans l'Eglise bouddhique et souligner lavenement d'un ordre de choses nouveau Déjà à propos des Bodhisattvas nous avons dû prononcer le nom de l'extraordinaire transformation qui, d'une secte monastique indienne étroitement salutiste et froidement rationnelle, fit une religion mondiale, toute pénétrée de métaphysique, de piétisme et de charité Ce n'est pas le lieu d'examiner comment sa morale active, sa croyance en la communion des saints et son altruisme délirant pouvrient se concilier d'une part avec un idéalisme nibi listique, de l'autre avec les pratiques machinales d'une dévotion outrée et une recherche effrénée de ce que nous connaissons egalement sous le terme d'undulgences »(3) Mais il nous importe de savoir si les personnages de la nouvelle mythologie figurent out ou non, au repertoire de l'ecole gandhârienne, en un mot si lart gréco bouddhique est déjà celui du Mahâyâna

Cf t. II p 192
On finira dailleurs par s'aviser d'un
moyen de les fa e i ientrer dans le sys
tème commi n en intercalant dans la
spi ère la plus subl me des d'eux d'x ou
tre e c'eux de Bodf satt as (cf Bexoer

Introd p 202 n 1) Déjà le Lal ta tustara (éd tion p 439 trad p 370) place un «s'ège (asana) de Bodh sattva au-dessus d'un «s'ège de Brabmà»

Gf L DE LA VALLÉE POUSSIN Bodhicarya atara (Paris 1907)

L'influence du Mentrine sun l'école - Telle est la question que dès 1890 M. Senart avait grand'raison de poser dans le Journal assatsque(1). Nous y avons jades répondu sans hésitation par l'affirmative (2). la jeunesse a de ces témérités. Assagi par l'age, nous n'en voudrions plus juier aujourd'hui avec autant d'assurance - Mais, dira-t-on peut être, quel scrupule nouveau vous retient? Si, comme à l'ordinaire, des textes peuvent seuls en décider, il n'en manque pas où s'étalent de bonne heure les croyances malià yaniques Dell le Loins de la Bonne Loi, tout en célébrant les louanges d'Avalokitêçvara et de Samantabhadra, semble accorder la prééminence à un noble étranger venu de Chine, le prince Manjucri(3) D'autre part, le Sukhdiati-i yaha place aux côtés du Buddha Amitábha, en qualité de principaux acolytes, Avalokitècvara et Mahasthama Or s'il est vrat que ce satra ait été traduit en chinois dès 252 et peut-être même entre 147 et 186 de notre ère, il remonte à une époque où nous n'avons aucune raison de penser que l'art du Gandhâra eût déjà peidu toute faculté créatrice(1). . — D'accord, mais nous ne pouvons toutesois nous empêcher d'être frappé du fait que ces ouvrages ne demandent à être cités que dans l'occasion présente jamais encore nous n'avons véritablement éprouvé le besoin d'y recourir D'autres, incontesta blement plus anciens, tels que le Mahdragga, le Mahdrastu, le Duyinaddna, le Lalita-vistara, etc., nous ont toujours suffi jusqu'à présent pour expliquer ou commenter nos sculptures pourquoi trions-nous chercher le commentaire des images ailleurs que celui

<sup>()</sup> J A , février mars 1890 p 161 m R H R, XXX 1894 p 359 Nous sommes heureux de faire sur ce point amende lionorable à M le professeur Grenwerze et nous le flicitons à présent, bien loin de la lui reprocher de la prudente ré erve qu'il avait observée sur ce point "Peut-être écrivious nous est-ce sagesse surement ce l'était. Chose curiouse M le D D B Spooner

reprend à son tour avec une consiance juvênile la thèse du mah'iyànisme gon dhârien (A S I Inn Rep 1907 1908, p 143 et suiv ) mais ses fouilles nont

pas apporté la décision attendue (3) Lotus de la Bonne Loi ch \ XXIV

Sukhavati-vyuha, \$34 (éd p 56 traduit dans S B E , ALIA H p 52 ef ibil, p 18a et suiv tp xx ii)

374

des bas-reliefs? Sous quel prétexte nous adresser pour les premières à des textes où nous n'avons rien à glaner pour les seconds(1), et de quel droit creuser contre toute apparence un fossé, et même un schisme, entre deux catégories d'œuvres émanant de la même école et dont nous avons reconnu l'étroite parenté? D'ailleurs, à deux reprises différentes, à propos des Bodlisattvas comme des Buddhas, nous avons cherché de tous nos yeux la preuve concrète et démonstrative de l'intronisation sur nos monuments des personnages mahayaniques : or c'est à peine si nous y avons relevé quelques indices de leur prochain avènement. L'impression s'est irrésistiblement imposée que nous ne dépassions pas la période flottante des origines de l'iconographie bouddhique. Le panthéon, dont ces stèles votives et les images isolées sont en train de doter le Bouddhisme, n'est encore, pour ainsi dire, qu'à l'état de nébuleuse. Tout au plus apercevonsnous, se détachant plus nettement au milieu de cette masse mouvante et confuse, les sept Buddhas du passé et un Maitrêya déjà formés, peut-être un Dhyâni-Buddha (Amitâbha) et un autre Bodhisattva (Avalokitèçvara) en voie de formation : actuellement le reste n'est pas susceptible d'être distingué ni encore moins nommé avec l'ombre d'une certitude . . . Faites à présent le bilan de cet inventaire. Çâkya-muni, ses six prédécesseurs et son successeur présomptif, tout cela est à inscrire au compte de la vieille Communauté; c'est seulement le reste, à savoir les Dhyani-Buddhas et les Dhydni-Bodhisattvas, qui constituent proprement l'apport spécial de la nouvelle doctrine. Puisque ces dernières figures sont inconnues de l'école gandhârienne ou à peine esquissées par elle, c'est donc que celle-ci a longtemps, sinon toujours, ignoré le Mahayana.

A la vérité, il convient de se rappeler que les fouilles n'ont

bas-reliefs (cf. ci-dessus, t. II, p. 337 et suir.) : certaines peuvent donc correpondre à une série plus tardise de textes

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Noublions pas toutefois qu'en printipe les statues nous ont parn devoir être pour la plupart postérieures au gros des

[ LES RAPPORTS AVEC L'ÉVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES 375 pas encore dit leur dermer mot. Dès aujourd'hui, il y a lieu de tenir compte et de la durée de l'école et de la possibilité pour les mêmes pierres de recevoir avec le temps des interprétations diffé-



Fig. 470 - LESA DE SINCHI (PINCIEL?) Detail de la porte Ouest du grand et ipa

rentes . c'est ce que nous n'avons pas manque de faire plus haut<sup>(i)</sup> Il ne faudrait pourlant pas se hercer sur ce *point de trop vasles* espoirs, et cela pour les raisons peremptoires que nous allons dire 376

Les ruines de Mathura, explorées à bâtons rompus, nous ont rendu un pêle-mêle de sculptures datées par les inscriptions du ne siècle de notre ère et qui; par leur style comme par leurs sujets, sont le prolongement généralement-médiocie, mais sidèle, de l'art du Gandhâra. Or, l'enquête nouvelle à laquelle M. J. Ph. Vogel vient de soumettre l'ensemble de ces trouvailles, l'a conduit aux mêmes constatations : «Les sculptures de Mathurá, dit-il dons son excellent catalogue (1), donnent à penser qu'à l'époque des Kusanas le culte des Bodhisattvas ne s'était pas encore développé. Les statuettes no A. 43 et 68 du musée sont les seules figures qui puissent être identifiées avec Maitrêya. Je n'ai pas connaissance d'une seule représentation d'Avalokitèçvara, pour ne pas parler d'autres Bodhisattvas moins populaires... » Et à peine avons-nous enregistré ce témoignage, que M. le professeur A. Grünwedel, de retour du Turkestan chinois, dépose à son tour. Dans les ruines bouddhiques de la Sérinde, il croit avoir démêlé trois styles : le premier se rattache directement à l'école gandharienne; le second, qui en procède, décèle un degré plus avancé d'évolution; c'est seulement avec le troisième que, pour le bénéfice d'autres donateurs et sous l'influence d'idées religieuses nouvelles, « à côté du Buddha apparaissent des formes d'Avalokitêçvara, puis Mañjuçrî et Samantabhadra...(2) n. La conclusion est la même, et le jour projeté par ces deux ouvertures latérales vient éclairer de façon décisive la situation. Dira-t-on (et l'on n'y a pas manqué (3)) que le Mahayana, ayant cu le Gandhâra pour berceau, y scra resté jalousement confiné ? - L'hypothèse est pire qu'invraisemblable : elle s'écroule par la base si l'on veut bien se souvenir que la secte dominante dans toute la région du Nord-Ouest, jusqu'au ve siècle de notre ère (4), était celle des Sarvastivadins. Non seulement on s'explique-

<sup>(</sup>i) Cat of Mathurá, p 38, et ef 1ci même úg 496-497 La même conclusion est valable pour la collection de sculptures de Mathurá transportée au musée de Lakhnau (I ucknow)

<sup>(\*)</sup> Alth Kults. Turl., p. 5-6. (\*) Dr D. B. Spooren, A. S. I., Ann. Rep. 1907-1908, p. 144, n. 3. (\*) Sur ce point, le témoignage de l'a niex (cli. vin x) est forme!

LES RAPPORTS AVEC L'IVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES 377 latt mal, au cas où le grand schisme serait d'origine gandhârienne, que son iconographie ne se fût pas propagée en même temps que l'ait giéco-bouddhique, aussi bien dans la Haute Asie que dans le bassin du Gange, mais comment pourrait-on, quand on y pense, en attribuer gratuitement l'initiative a des champions obstinés du vieux Hinayana?

L'INFLUENCE DE L'ÉCOLE SUR LE MAMATANA - Il faut donc s'y résigner après comme avant ces recherches, nous ne possédons toujours sur les débuts de l'iconographie mahâyâmique que deux rensergnements positifs L'un est d'oidre historique et l'autre d'ordre archéologique D'une part, Fa-hien (1) a noté que le culte d'Avalokitêçvara et de Mañjuçrî était en faveur à Mathurâ, au commencement du ve siècle de notie ère, dautre part, les souilles de Bénuès nous en ont rendu des images certaines, de style Gupta, datant sensiblement du même temps ou légèrement postérieures() Bien entendu, nous sommes prêt à admettre que les origines de ce culte et, par suite, de ces représentations figurées remontent plus haut dans le passé car enfin il a bien fallu aux unes comme a l'autre le temps de devenir populaires. Nous nous garderons donc de nier a priore que les plus anciens textes du Malidyana aient pu (ainsi que la date de leurs traductions chinoises le rend vraisemblable) inspirer certaines compositions tardives de l'art greco-bouddhique à son déclin (cf fig 484 485), mais nous ne saurions aller plus lom dans cette voie ou plutôt dans cette impasse, car nous venons de voir qu'elle ne mène nulle part, pre plus dans l'Inde que dans l'Asie centrale A parler franc, la question nous parait avoir été mal engagée Pour la poser utilement, mieux vaudrait en renverser les termes et, au lieu de rechercher la problématique influence que le Mah'iyana a pu avoir sur une école, qui de toute évidence ne s'est entôlée que très tardivement, si jamais, à son service.

<sup>()</sup> Ch xvi - 1) (f A S I Ann Rep 1904 1900, p 81 et eins et pl XXVIII XXIX

étudier l'action certaine que les compositions de cette dernière ont evercée sur les conceptions abstraites du Mahâyâna. C'est dans cette direction que l'avenir peut, à notre avis, réserver de fécondes surprises.

Comment douter, en esset, que le soisonnement des images n'ait contribué pour sa part à l'évolution des idées religieuses? L'inévitable s'est produit. Ce Buddha, qui n'était qu'un arhat, un « saint », comme tant de ses disciples (1), et ne possédait sur eux d'autre supériorité que d'avoir été le pionnier de la voie commune du salut, achève, au milieu de son nimbe et de son auréole, de se transfigurer en un être surnaturel. Avant longtemps il se trouvera placé par définition en dehors des lois ordinaires de ce monde, et l'on se prendra à douter s'il est effectivement mort ou même s'il meurt jamais tout entier. En même temps, tandis que sous le ciseau du sculpteur les dieux brahmaniques se sont faits hommes, par une démarche non moins naturelle, quoique inverse, les Bodhisattvas se font dieux. L'aisance spontanée de leur divinisation est d'autant mieux explicable que, plastiquement, à l'arnd près, ils sont pareils, et c'est pourquoi nous hésitons à décider si sur telle stèle (cf. fig. 405-408 et surtout 485) leurs protagonistes n'ont pas déjà supplanté Indra et Brahmâ aux côtés du Maître. Mais ce sont les répliques plus élaborées de cette même série que nous avons particulièrement soupconnées d'ouvrir la porte à toutes les fantaisies (2): c'est aussi chez elles que, sans grande sollicitation, nous croyons trouver l'amorce de plus d'un développement postérieur. En veut-on des exemples? Sur les figures 79 et 459b on voit un des petits Buddhas latéraux s'entretenir, ici avec un moine, et là avec un laïque. Dans le Divydvaddna, le comparse est un autre Buddha, sorte de double créé tout exprès à cette intention par le

<sup>(1)</sup> Comparez les formules du Mahátagga (I, 6, 47; 7, 15, 9, 4, 10, 4). "Il il y eut six (ou sept, ou onze, ou soixante et un) saints dans le monde ...\*,

alors que le Buddha vient de convertir ses cinq, ou six, ou dix, ou soixante premiers disciples

<sup>(9)</sup> Cf plus haut, II, p 335.

LES RAPPORTS AATC LÉVOLUTION DES DOCTRIAES BOUDDHIQUES 379
Bienheureux ne désesperons pas de rencontrer un jour ce
groupe sur une sculpture gandhârienne. Mais le Lotus de la



F a h71 — Yarsı ve Sivent Déta l de la porto Est du grand et pa

Bonne Loi ne considère déjà plus cet interlocuteur bénévole comme une simple emanation de Çakya-mum pour lui, c'est

bel et bien un ancien Buddha, collègue du nôtre, qu'il nomme Prabhûta-ratna, et qu'il fait voyager avec son stûpa à travers les univers afin de rendre une solennelle visite à cette terre. Or tel sera désormais, ainsi que les inscriptions l'ont appris à M. Chavannes, le sens de ce tête-à tête de Buddhas sur les stèles comme sur les sculptures rupestres de la Chine (1). Mais pourquoi s'attai dei à de simples détails? Même à ne lire l'Amitayur-dhyana sûtra qu'à travers la traduction de la version chinoise, il est bien clair que cette extravagante spéculation iconographique a justement pour base quelqu'une de ces représentations du «Grand Muacle de Cravastin, où l'image centrale, assise sur le lotus miraculeux au milieu de sa cour de divinités, s'irradie de Buddhas magiques (cf fig 78-79 et 484). Ces compositions - elles-mêmes, ne l'oublions pas, d'une époque relativement assez basse : nous les daterons tout à l'heure au plus tôt du ne siècle de notre ère - ont fourni aux écrivains les premiers éléments de la description du fameux paradis d'Amitabha, dans la Terre-Fortunée de l'Ouest, cette Atlantide de l'Inde. A leur tour, les représentations de ce Dhyans-Buddha et de son ciel continueront à reproduire dans la Haute-Asie, en dépit de la prolixité des peintures comme à la faveur de la sobriété des sculptures, les lignes générales des figurations gandhâriennes du Mahd-pidtihârya . et c'est pourquoi sur le groupe de la figure 566, si pareil à ceux des figures 405-407, l'hôte du lotus central reçoit de la dévotion japonaise le nom d'Amitabha.

L'influence de notre école sur les conceptions et sur l'imagerie même du Mahâyâna peut donc être acceptée comme certaine<sup>(2)</sup>: mais si le cas que nous venons de citer est topique, il faut reconnaître qu'il ne se traduit que par des résultats tardifs et lointains

Dirydeaduna, p 166, Lotus de la Bonne Loi, ch ax et xx Cf Charaves, Misson, p 303 et pl 138-150, 146 (cf te même fig 564 au dessis de la tête du Bu lilha de itroite) 159 (Yun-kang), 556 (Lunguen) etc Sur Vonuments de

la Sculpture chinosse (Ars Assatica, II).
p 14 et pl XX-VII, p 27 et pl XIIII

<sup>15</sup> Of encore ce que nous avons con
staté plus hant à propos de l'élaboration des futurs types de Bollasativas,
t II, p 28

LES RAPPORTS AVEC L'ÉVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIOUES. 381 Sans sortir du Gandhâra ni nous écarter de l'ancienne interprétation de ses stèles, nous pouvons noter des rapports à bien plus. courte échéance entre leur fourmillante complication et les divagations apocalyptiques de la grande doctrine : seulement, comme on pouvaits'y attendre, ces analogies plus subtiles ne portent encore que sur la forme et non sur le fond, sur les procédés de composition et non sur l'identification des personnages. Relisez le Lotus de la Bonne Loi ou, plus simplement, le Sukhavati-vyūha : vous serez frappés de voir comment ces textes, à court d'inspiration, se battent les flancs pour essayer au moins de donner, à force de jongler avec des nombres prodigicux, l'illusion du grandiose et du sublime. Ainsi l'on s'évertue, faute de trouver mieux, à répéter indéfiniment dans des jeux de glaces un décor trop modique pour contenter à lui seul les yeux. C'est exactement de la même manière que les plus grouillantes de nos stèles gandhâriennes ne font toujours que rééditor, à quelques variantes près, les mêmes éternels clichés. La figure 79, par exemple, se découvre à l'examen n'être qu'une macédoine de motifs empruntés de toutes mains à des compositions plus sobres. Les deux acolytes porteurs de guirlandes proviennent de pièces analogues à la figure 77, au même titre que ceux que vous voyez assis à mi-hauteur sous des édifices symétriques. De leur côté, ceux des coins supérieurs reproduisent les assistants de la figure 408, y compris les arceaux qui les abritent. D'autres encore croisent leurs pieds ou relèvent entre leurs mains leur genou gauche, se penchent en arrière ou se retournent pour ca user avec eur voisin exactement comme tel ou tel personnage des figures 76, 458 et 459, etc. Bref, dans les plus souillées et ses plus alambiquées de ces œuvres artistiques ou littéraires, la force de l'invention créatrice est plus apparente que réelle. En dernière analyse, les unes et les autres se ramènent à des réduplications plus ou moins intempérantes de deux éléments qui, par définition, sont toujours pareils à eux-mêmes et quasi-anonymes, l'idéal du laîque et celui du religieux. Comment s'étonner après cela du psittacisme

des textes et des redites des stèles et, pour trancher le mot, de leui commune insipidité ?

La question de l'idolâtrie - Un autre résultat de cette multiplication indéfinie des images et des vocables a été, s'il faut continuer a appeler les choses par leur nom, le développement de l'idolatrie Sur ce point aussi, les responsabilités des livres et des monuments sont intimement mêlées mais il va de soi que c'est à nos artistes qu'en incombe la plus giosse part N'ont-ils pas les premiers offert a la consommation populaire le perfide aliment des icones de Buddhas et de Bodhisattyas? A la vérité, dans l'Acoldiadana, le sunt docteur Upagupta sait encore faire la difference entre lidole et l'Etre sublime qu'elle represente(1), mais on sait vite ce qu'il advient de ces distinctions dans l'esprit du vulgure et quelle tendance invincible le pousse à confondre le signe matériel avec lidée, limage avec le dieu Nous ne songeons donc pas le moins du monde à diminuer les torts qu'ont pu encourir de ce chef les sculpteurs hellenistiques aussi bien les prendraient ils fort légèrement, contumiers qu'ils ont été du même délit dans beaucoup d'autres heux de l'uncien monde Gardons nous, toutesois, de les faire plus criminels qu'ils ne sont et de leur attribuer l'introduction de l'idol'îtrie dans l'Inde Soit développement naturel du fétichisme, soit lointaine influence de l'art égyptien ou mésopotamien, c'était sans doute chose faite dès avant lirruption d'Alexandre dans le Nord Ouest Rien ne nous garantit évidemment qu'une véritable statue nit éte processionnellement portée devant l'infanterie de Porus<sup>(2)</sup>, cependant, un siècle plus tard, des images de Yaksas et de N'igas attestent dans l'Inde centrale une iconographie dejà élaborée et très anthropomorphique d'aspect. Nous avons du constater plus

<sup>&#</sup>x27;Diegeradana, p. 163 Un simulacru i d Hercule (Kris ia?) d t Quivre Gener VIII sis 11 — Sur la question de Lidolàtrie dans Hinde ef

A Banta, Rel pions de l Inde, p 39 et 155 (Œuvres, I p 64 et 214) et horow vote on the use of images in Ancient Ind a (Ind Ant, 1909)

LES RAPPORTS AVEC L'EVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDIHOURS

haut que, sur ce chapitre, les sculpteurs du Gaudhara n'avaient guère innové (0. Tout ce que nous pouvons retenn à leur charge, c'est qu'ils ont fort encouragé parmi leurs donateurs les pratiques idolâtriques déjà communes à tous les Indiens et que, par-dessus le marché, ils ont créé le contingent spécial du Bouddhisme.





Fig A72 573 - Yarning (anciente école de Mateunl)

Fig. 472 Muse de Mathurd, n° J 5 Pilies pr venant de Bhutesas Houteur 1 m 40 Fig. 473 Unée de Calcutta n° M 156 Pil er de s e re procent ce Hasteur 111 30

Encore, sur ce dernier chef d'accusation, pourrait-on plaider en leur faveur les circonstances atténuantes Tant qu'à élever des temples à côté ou aufour des vieux stûpa, il était difficile d'y ériger des statues représentant un idéal plus pur que les Buddhas et les des textes et des redites des stèles et, pour trancher le mot, de leur commune insipidité?

LA QUESTION DE L'IDOLATRIE. - Un autre résultat de cette multiplication indéfinie des images et des vocables a été, s'il faut continuer à appeler les choses par leur nom, le développement de l'idolâtrie. Sur ce point aussi, les responsabilités des livres et des monuments sont intimement mêlées : mais il va de soi que c'est à nos artistes qu'en incombe la plus grosse part. N'ont-ils pas les premiers offert à la consommation populaire le perfide aliment des icones de Buddhas et de Bodhisattvas? A la vérité, dans l'Açokdvadana, le saint docteur Upagupta sait encore faire la différence entre l'idole et l'Etre sublime qu'elle représente(1); mais on sait vite ce qu'il advient de ces distinctions dans l'esprit du vulgaire et quelle tendance invincible le pousse à confondre le signe matériel avec l'idée, l'image avec le dieu. Nous ne songeons donc pas le moins du monde à diminuer les torts qu'ont pu encourir de ce chef les sculpteurs hellénistiques : aussi bien les prendraient-ils fort légèrement, coutumiers qu'ils ont été du même délit dans beaucoup d'autres lieux de l'ancien monde. Gardons-nous, toutesois, de les faire plus criminels qu'ils ne sont et de leur attribuer l'introduction de l'idolâtrie dans l'Inde. Soit développement naturel du fétichisme, soit lointaine influence de l'art égyptien ou mésopotamien, c'était sans doute chose faite dès avant l'uruption d'Alexandre dans le Nord-Ouest. Rien ne nous garantit évidemment qu'une véritable statue ait été processionnellement portée devant l'infanterie de Porus<sup>(2)</sup>; cependant, un siècle plus tard, des images de Yakşas et de Nagas attestent dans l'Inde centrale une iconographie déjà élaborée et très anthropomorphique d'aspect. Nous avons du constater plus

<sup>(1)</sup> Duyeradana, p 363

<sup>(1)</sup> Un simulacium d'Hercule (Krisna?), dit Qervre-Cunce, VIII, xiv, si — Sur la question de l'idolàtrie dans l'Inde, ef

A. Berru, Religions de l'Inde, p 39 et 155 (OEuvres, I. p. 64 et 24 h), et Korow. Note on the use of images in Ancient India (Ind. Ant., 1909).

LES RAPPORTS AVI C LÉVOLUTION DES DOCTRIVES BOUDDHIQUES 383 hant que, sur ce chapitre, les sculpteurs du Gandhara n'avaient guère innové (0. Tout ce que nous pouvons retenn à leur charge, c'est qu'ils ont fort encouragé parmi leurs donateurs les protuques dolltriques déjà communes à tous les Indiens et que, par-dessus le marché, ils ont créé le contingent spécial du Bouddhisme





1 16 472 475 - lapsivis (avereve ecole de Marmont)

Fig. 473 Musée de Mathura, nº J. 5. Pilier provenant de Bhutesan Hauteur. 1 m. 40 Fig. 473 Musée de Calcutta. nº M. 156 Pilier de me ne provena ce. Hauteur. 1 m. 30

Encore, sur ce dermer chef d'accusation, poutifail-on platder en leur faveur les cuconstances atténuantes. Tant qu'à élever des temples à côté ou autour des vieux stapa, il etait difficile d'y érigei des statues représentant un idéal plus pur que les Buddhas et les Bodhisattvas. Où mieux placer son adoration que dans ces divins moines ou ces princes de la charité et de l'intelligence, en qui, d'avance, l'adepte se mirait? Évidemment, les Indiens ne pouvaient que gagner en largeur de cœur et en élévation d'esprit à se proposer de tels modèles. Quoi d'étonnant qu'on se sol. plu à voir, dans ces images souriantes ou pensives, des dieux vivants et miséricordieux, capables d'entendre et d'exaucer l'invocation confiante du fidèle? Et comment la contemplation de leur bénigne majesté n'aurait-elle pas inspiré une piété plus servente que la vénération des reliques commémoratives d'un Maître mort? Ainsi la statuaire gréço-bouddhique a dù aider à la naissance d'une dévotion déjà tout imprégnée de sentiments mahâyâniques, et, de ce point de vue encore, l'école nous ouvre des horizons nouveaux. Les bouddhistes eux-mêmes semblent avoir eu conscience de la transformation que l'avenement et la diffusion croissante des idoles avaient introduite dans leur religion. Aux simples et froides pratiques de la vieille secte monastique so substituaient avec elles les pompes et les ferveurs d'un véritable culte de latrie : ne serait-ce pas & cette substitution que correspondent les curieuses expressions par lesquelles les Chinois auraient distingué l'ancienne loi a de la nouvelle aloi des images »? On a pu un instant se le demander(1). Ce qui est certain, c'est l'universel triomphe de cette dernière et le nombre infini d'œuvres d'art dont elle a couvert tout l'Orient de l'Asic.

Loin de nous l'idée de prétendre que le succès soit toujours une justification! Puis ce serait trop beau — et peut-être aussi, avouons-le tout bas, fort ennuyeux — si l'idéal seul avait eu droit de cité dans l'iconographie gandhârienne. Nos sculpteurs n'étaient pas des apôtics et, dussions-nous le déplorer, l'art n'était pas pour eux un sacerdoce. Naturellement, leur principal souci était de gagner leur vie Fournisseurs plus attentifs aux désirs qu'au salut de leur chentèle, ils ne se sont nullement cantonnés dans les

<sup>(1)</sup> Cf Romantic Legend, p 9 et note p 365 Mais l'e in fine, Bunvoer, Lotus de la Bonne Loi, a été relevée pa

p 365 Maisl'ei reui de rette interprétation a été relevée par Keny (S B E , XXI, p 68).

LES RAPPORTS AVEC LÉVOLUTION DES DOCTRINES ROUDDHIOUES 38. sublimes images qui étaient leur spécialité Les regrettables antécédents d'une Hanti et d'un Pancika ne les ont pas empêchés d'en exécuter tant qu'on voulait : et on en voulait beaucoup l'eu leur chant de servir ainsi l'insolente fortune d'un couple d'an nens gemes cannibales at, qui pis est, de proposer par la même occasion à la dévotion bouddluque le piège du démon dont la vieille Communaute se défiait le plus, à savoir une figure de femme! Il est même permis de signaler avec M le professeur Grunwedel (1) dans les divers types de Vajrapâni l'origine des Dharmap las, et dans les démons de l'armée de Mara celle des figures de cauchemar qui peuplent les albums tibétains Aux images obscènes piès - car il faudrait une singulière bonne volonté pour en decouvrir ici les prototypes et nous nous refusons à en charger la conscience de nos sculpteurs(2) - on démêlerait ainsi au Gandhâia les premiers linéa ments de ce qu'il y eut de meilleur on de pire dans l'iconographie postérieure du Bouddhisme, et sans doute nous le voulons bien, à condition de répéter une fois de plus que tout cela n'y est encore qu'à l'etat embryonnane Si l'école n'appartient pas en propre au Mahayana, encore moms peut elle être suspectée de «tantusme»

Dépiritions — Et à ce propos, avant de quitter la question des iappoits entre l'évolution de la doctrine et celle de l'iconographie bouddhiques, il ne serait peut-être pas inutile de sentendre une bonne fois sur les termes et sur les futs car nous craignons qu'il ne soit trop souvent commis un mauvais usage des uns et une frusse interprétation des autres. Tout d'abord, est-on bien sûi que le panthéon du Mahlayana ait jamais différé foncièrement de celui du llinayana? Cotte différence, nous l'avons jusqu'ici supposée comme tout le monde mus nous devons à la vérité de dire que nous ne l'avons nulle pait constatée Assurément, nous apercevons bien un ecrit de doctrine et de pratique entre les soi disant saints

<sup>(1)</sup> Milholome du Bouddhisme au Tebet pa's et suivel plus haut. Il ps 68

qui cherchent leur salut personnel dans le néant par les huit voies vertueuses, et les prétendus surhommes, qui ne tendent à rien moins, à travers les dix perfections, qu'à réaliser par leur pi opre illumination le salut des autres, mais que cette opposition entre leurs attitudes morales entraîne un contraste non moins radical dans l'aspect des heux et objets de culte de leurs zélateurs respectifs, cela nous ne le voyons pas Qu'ils crussent ou non a la théorie des atrois corps mystiques du Bienheureux, de ces trois coips il n'y en avait qu'un, toujours le même, qui intéress t leuis imagiers Ou encore ils pouvaient avoir un assortiment de noms plus riche les uns que les autres pour désigner leurs statues de Buddhas et de Bodhisattvas cela n'empêchait pas les statues d'être pareilles Ajoutez que rien non plus ne pouvait faire que, de part et d'autre, les mêmes superstitions populaires n'alfassent leur truin Justement défirnts des rusonnements a priori, passerons-nous à l'obseivation directe? Le résultat sera le même Hînayânistes, nous dit-on, étaient en grande majorité (comme d'ulleurs les habitants du Gundh'ira) ceux de la Sérinde septentrionale, ceux de la Sérinde maridionale ctaient au contraire mali (vânistes (1) or, l on ne découvre aucun changement notable dans le personnel iconographique en passant des planches de MM Grunwedel et von Le Coq à celles de Sir Aurel Stein Notre impression est que la différence de decoration entre un convent du Grand on du Petit Vélucule était et est restée longtemps beaucoup moins sensible que chez nous entre une église catholique ou reformée A notre connaissance, il ny a eu que trois états vraiment tranchés de l'iconographie du Bouddhisme l'un, representé par la plus ancienne école et caractérisé par l'absence de la figure du Maître, lautre, le gandh trien, qui, gardant du premier les dieux, les génies et les fées, y a ajoute les Buddhas et Bodhisittyrs, le troisième enfin, aussitôt denoncé pri l'irruption

Cette opposition signafée par Hicar Tare entre les couvents de Koutcha et tens de Khotan (Rec. 1 p. 19 et II p log) est confirmée en ce qui concerne cette dern ère ville par la relation antérieure de l'a may (ch. in) LES RAPPORTS AVEC LIVOLUTION DES DOCTRINES LOUDDHIQUES 387

d une foule de figures féminines ou monstrueuses, parfois les deux 
à la fois et souvent formant des groupes obseènes Comme l'appanition de ces dernières peut se dater approximativement du vin siècle
de notre ère, nous obtiendrions ainsi des périodes assez nettement
délimitées, si — source de confusions sans fin — l on nappliquait
trop souvent l'épithète de mah'hyanque aussi bien aux pires inven-



F o 474 — La Nat τ τέλ ς cn D a l de la façade de la porte No l lu graud s pa

tions de la troisième qu'ux plus nobles productions de la seconde Mieux vaudrait être d'accord pour s'abstenir d'un pareil abus de l'inpage et reserver par evemple le nom de tantrique à l'eliore luxurieuse ou grimaçante des images mediéviles Mais en même temps force est semble t il de convenir que du r'au v'siècle de notreère d'uns toutes les parties du monde bouddhique (1) Hinay ina

LF par exen ple les obser at ons le (Tie Buildi s Rei em oct 1909)! LF par Buildiss n in Lidoci na p 237 D W Conv Us is t Ze s I p 309 a

et Mahâyâna n'ont guère usé que d'un seul et même panthéon, celui-là même que nous venons de passer en revue. Aussi bien nous a-t-il paru capable de satisfaire à la fois toutes les aspirations et tous les goûts : depuis les images idéales, uniquement imprégnées de la qualité de sattva, comme on dirait en langage indien, jusqu'aux monstres furibonds où s'incarne l'obscur et bestial tamas, en passant par les génies chez qui la passion (rajas) domine encore, n'y avons-nous pas dénombré tous les modes et aspects principaux de l'humaine nature?

## S V. L'INTÉRÊT HISTORIQUE DES IMAGES.

Ainsi, ce panthéon même recèle des éléments de vie et de variété que certains critiques, hypnotisés par les images solennelles des Buddhas et des Bodhisattvas, ont trop partialement laissés dans l'ombre. Assurément, celles-ci sont désespérément monotones: et, en effet, il n'est guère facile d'exécuter des variations sur le thème du beau parfait. Puis cette combinaison d'un idéal grec et d'un idéal indien, cet amalgame d'Apollon et du Purusa, tel que nous l'avons défini ci-dessus (1), ne pouvait manguer dans sa noblesse soutenue de contracter un air assez conventionnel. Enfin, il n'est . pas contestable que la plupart de ces idoles ne soient la copie purcment machinale de modèles consacrés. Mais il n'empêche que dans le nombre il se découvre quelques chefs-d'œuvre; et, d'autre part, vouloir réduire l'art du Gandhara à la seule reproduction stéréotypée de Bodhisattvas et de Buddhas, c'est lui faire délibérément tort d'une partie considérable de son répertoire. Il ne tient qu'à nous de vérifier une fois de plus (2) combien celui-ci a d'étendue et de souplesse, comment il embrasse et fait résonner tour à tour

propos du Japon, du P. Wizcza, Textes historiques, p. 1706. À propos de la Clune etc. L'accord est en voie de s'établir sur la question

O T II, p 302.— Nous aurons l'oc casion d'y revenir encore plus tard, ch. xvm. 5 2 in fine

<sup>(</sup>b) Cf. t. II, p 18, 100, 110, etc.

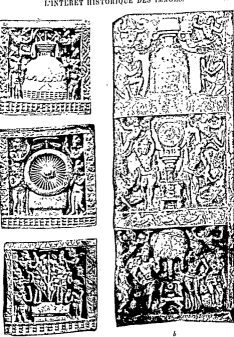
toutes les notes, depuis le laid volontaire jusqu'au beau idéal, depuis le grotesque jusqu'au sublime, sans négliger d'observer et de rendre le réel Encore ne faut-il pas oubliei qu'une moitié de la production de l'école a péri, peut-être la plus belle, à coup sûr celle qui eût été la plus instructive en même temps que la plus récréative pour nous On sait à quel point la peinture, grâce à l'illusion de la couleur et aux ressources expressives du dessin, tend à rapprocher de l'humanité les plus mythiques personnages, tandis que la plastique ne peut guère s'empêcher de rendre les types les plus familiers quelque peu hiératiques et distants Comparez, sans aller plus loin, le Buddha sculpté de la figure 445 avec son image peinte sur la figure 536 vous sentirez aussitôt le contraste entre les yeux perdus, l'air absent de la statue et le visage ouvert, le regard direct du tableau La piemière est à mille lieues de nous, le second semble tout proche de la réalité courante Que d'indiscrètes et savoureuses confidences, commises au courant du pinceau, n'avons-nous pas dû perdre avec lœuvre des peintres! En dépit même de la réserve native des sculpteurs, les idoles gandhariennes ont laissé forcément echapper plus d'une révélation sur les idées, les croyances, les us et coutumes, en un mot la vie de tous les jours Ainsi qu'il nous est arrivé à propos des bas-reliefs, nous avons reconnu chez cet art religieux et importé une veine naturaliste et populaire, dont l'historien de la civilisation pourry tirer bon parti

L'HINDOLISME — Il ne faut pre oublier, en effet, que la littérature n'est pre la seule expression d'une société Toujours et partout, comme on l'a dit de notre moyen âge, les monuments figurés sont la Bible du peuple qui ne suit pas lire Précisant aux yeux les conceptions les plus courantes, il se peut que sur plus d'un point leur témoignago ne coîncide pas absolument avec celui des œuvres littérures, destinées à un autre public, d'une differente mentalité, et qui ne s'intéresse pris toujours aux mêmes choses. Aussi, quand

nous nous penchons sur la religion bouddhique, vue à travers l'art gandhârien, nous croyons y découvrir, outre béaucoup de choses que les textes disent, d'autres encore, dont ils ne soufflent mot ou dont ils ne parlent qu'en termes voilés. Celles-ci seront évidemment l'apport le plus intéressant de nos documents iconographiques. Faut-il reprendre dans l'ordre ces diverses révélations, à commencer par celle de la curieuse croyance à laquelle Vajrapani doit son rôle et sa constante présence en scène? Ou rappellerons-nous quelle importance a prise forcément à nos yeux, en dépit du dédain mal déguisé des livres sacrés, le culte du couple tutélaire, au moins parmi les classes inférieures ou moyennes? Car c'est là surtout, dans les bas-fonds de la conscience religieuse, que l'iconographie jette les jours les plus inattendus. A un degré plus haut, ce qu'elle nous a appris de la popularité particulière des dieux Indra et Brahmà aurait déjà pu se déduire des données fournies par les satra bouddhiques. Cette confirmation a sans doute son prix : il est plus surprenant de remarquer qu'on aurait aussi bien pu citer à l'appui de cette constatation d'autres textes, d'un caractère beaucoup plus classique. A la réflexion, rien de plus simple. Jusqu'à ce stade inclus(1), les images gandhâriennes ne font en effet faut-il le répéter une fois de plus? - qu'exploiter le vieux fonds mythologique commun à tous les Hindous de leur temps. Par suite, il serait licite de se servir pour les commenter soit de la « triple corbeille », soit des épopées brahmaniques, et réciproquement elles se prêteraient d'aussi bonne grâce à illustrer le Mahdbhdrata que le Tri-vitaka.

Le Bouddissif. — C'est seulement quand nous arrivons au sommet de l'échelle que nous rencontrons la création spécialement orthodoxe des Buddhas et des Bodhisativas. De ces curieux échantillons d'humanité divinisée, les sculptures nous ont montré le

<sup>(1)</sup> Cf encore t II, p. 16, les references entées dans la note 3.



Γισ. 475. — L'ILLEMINATION, LA PRESSIÈRE PRÉDICATION ET LE PROPINSE É LA SINCOLI É. 1 ANERICATION.

a. Details de la porte Ouest du grand stépa de Slach.
b. Séle d'Anardrail, d'après J. Fescussor, Tree and Sorpent Horship, pl. XLH.

nous nous penchons sur la religion bouddlique, vue à travers l'art gradhiren nous croyons y découvrn, outre berncoup de choses que les textes disent, d'autres encore, dont ils ne soufflent mot ou dont ils ne parlent qu'en termes voilés Celles-er seront i videmment l'apport le plus intéressant de nos documents iconographiques I unt-il reprendre dans l'ordre ces diversi s revélations, à commencer par celle de la curieuse crovance à laquelle Vajrap îni doit son rôle et sa constante présence en seene? Ou rappellerons-nous quelle importance a prise forcement à nos yeux, en depit du déd un mal deguisé des livres sacrés, le culte du couple tutelaire, au moins parmi les classes inférieures ou moyennes? Car c'est la surtout, dans les bas-fonds de la conscience religieuse, que l'iconograplue jette les jours les plus mattendus. A un degré plus haut, ce qu'elle nous a appris de la popularité particulière des dieux Indra et Brahm't aurait déjà pu se déduire des données fourmes par les sitra bouddhiques Cette confumation a sins doute son prix il est plus surprenant de remarquer qu'on aurait aussi bien pu citer à l'appui de cette constatation d'autres textes, d'un caractère be incoup plus classique A la réflexion, tien de plus simple Jusqu'A ce stade inclus(1) les images gandh triennes ne font en effet faut-il le répéter une sois de plus? - qu'exploiter le vieux fonds mythologique commun 'i tous les Hindons de leur temps Par suite, il scrait licite de se seivir pour les commenter soit de la "triple corbeille", soit des épopées bi ilmaniques, et réciproque ment elles se prêterment danssi bonne grice à illustrer le Mahd bh ti ata que le Tr i pital a

Le Bouddisse — Cest seulement qu'nd nous airrions au sommet de l'échelle que nous iencontrons la création spécialement orthodoxe des Buddhas et des Bodhisativas De ces curieux échantillons d'humanité divinisée les sculptures nous ont montré le

La societé - Quoi qu'il en soit sui ce point, rien de ce que peut nous conter la littérature religieuse ne vaudra jamais, sur la forme extérieure des croymees, tant hindoues que bouddhiques, le témoignage des monuments cai, outre que cette littérature ne brille que par l'exactitude ni le sens du icel, on sait comment toute description, si longue soit-elle, pâlit à côté de ce que nous apprennent en un instant les yeux Ce qui est vrai pour la mythologie ne l'est pas moins pour la société avec toutes les catégories de dieux n'avons nous pas vu défiler toutes les classes d'hommes? L'intérêt documentaire des images ne le cède donc en rien à celui des bas reliefs, encore que pour la meilleure part les deux se confondent(1) Toutefors a ceux-ci nous pouvons demander suitout des tableaux de la vie et des rites, à celles-là, grâce à leur échelle plus grande, des précisions sur les costumes, voire même sur le type des principaux acteurs Enfin, dans un pays de population aussi mêlée que le fut toujours le Gandhâra, il faut s'attendre à ce que le recensement de nos figurants nous entraîne bien au delà de ses frontières naturelles Alors sans doute comme aujourd'hui, dans le bazir de Peshawar, se coudoyaient des gens montés des plaines du Gange avec dautres descendus des plateaux de l'Asie centrale un minutieux relevé de leurs différences ethniques permettra de classer géographiquement les donateurs de nos sculptures, sinon de répartir par nationalités les physionomies si vivantes de nos figures de chaux Certaines statues, comme la figure 368, à force de sin cérité, prennent rang à côté des types monétaires les plus instructifs, et nous n'avons aucune raison d éprouver une moindre confiance dans leur temoignage que dans celui des médailles Mais à quoi bon insister plus longuement sui les alléchantes promesses de cette terre promise aux futurs chercheurs, et que nous commençons seulement à entrevoir? Sans pretendre prophéticer, bornons-nous à répéter de l'art gréco bouddhique ce que les textes sacrés (\*) nous

<sup>()</sup> Cf t 1 | 625 () Rays Davin, Dialogues part 1 p 78 109 etc

corps idéalement beau, tandis que les livres nous révélaient la sublimité de leur âme. Mais tous les documents sont loin d'avoir la même attitude à l'égard de ces produits originaux de la spéculation et de l'art-bouddhiques, et tout de suite l'on devine les services chronologiques que pourrait nous rendre, si nous parvenions à la dater, la forme gandhârienne de la tradition figurée. Qu'elle pattage avec les plus vieux textes, y compris les parties anciennes du Dividvadana et du Mahavastu, la croyance messianique en la future venue de Maitrêya, les représentations certaines qu'elle a données de celui-ci ne nous ont permis sur ce point aucun doute, Déjà, il devient incertain si, sur la question de la multiplicité des Bodhisattvas, le gros des œuvres de la bonne époque n'est pas débordé par le préambule du Lalita-vistara. Seules, en tout cas, les compositions apparemment postérieures au rer siècle de notre ète nous ont fait pressentir, à moins qu'elles ne le reslètent, le dissus radotage du Lotus de la Bonne Loi et du Sukharati-vyaha. Née et développée sur le terrain d'une des quatre grandes sectes primitives, celle des Sarvastivadins, l'école nous a semblé ainsi, vers son déclin, prête à versei dans ce Mahâyâna à l'avenement duquel ne serait-ce que par ses prestigiouses idoles et la dévotion qu'elles surent inspirer - elle ne dut pas être étrangère. Elle aussi nous est apparue en pleine évolution et en train de passer du simple Buddha humain, de la taille des autres personnages, au gigantesque et surnaturel Bienheureux des dernières apothéoses; du Bodhisattya-prince que cette terre a vu dans le passé et du Bodhisattya-brahmane qu'elle verra dans l'avenir, à ceux de leurs congénères dont, présentement, fourmillent par myriades les autres univers. Mais bien imprudent qui entreprendrait, dans l'état actuel de nos connaissances, de délimiter de facon précise les frontières iconographiques du Mahayana et du Hlnayana - ou qui négligerait de tenir compte du sensible retard que, dans leur commune Coolation, l'Ceriture a toujours sur la langue et l'iconographie sur la religion.

disent du Buddha: «Il connaît par lui-même complètement, et il voit pour ainsi dire face à face tout l'univers, y compris les mondes d'en haut avec les dieux. Brahmás et Máras, et le monde d'en bas avec les religieux et les brahmanes, les princes et les peuples; et, les ayant connus, il les fait connaître.»

### PLANCHES III-V.

Les planches III-V n'ont d'autre objet que de mettre sous les yeux du lecteur les monnaies les plus intéressantes pour l'histoire de l'art gréco-bouddhique et de lui faciliter la comparisson de certains types numismatiques avec ceux qui se rencontrent sur les sculptures du Gandhāra. Qu'on n'y cherche donc pas un tableau exact, et encore moins complet, du monnayage de l'Inde du Nord-Ouest depuis Alexandre jusqu'aux Guptas.

Les spécimens réunis ici appartiennent aux cabinets des médailles de Londres, Calcutta et Lahore Ils ont été reproduits, avec la gracieuse autorisation du Secrétaire d'État pour l'inde et des Trustees du British Museum et de la Clarendon Press, d'après les planches des ouvrages suivants:

- G = The Coins of the Greek and Scythic Lings of Bactria and India in the British Museum, by Percy Ganovan London, 1886
- Sm = Catalogue of the Come in the Indian Museum, Calcutta, by V. A. Swith Vol I Oxford, at the Chrendon Press, 1005
- Wh. = Catalogue of Coins in the Panjab Museum, Lahore, by R B Weitenead Vol I. Oxford, at the Clarendon Press, 1916

N'ayant aucune compétence spéciale en la matière, nous n'avons pu mieux faire que d'emprunter, à quelques détails près, les descriptions et les légendes (celles-ci sous leur forme complétée) aux auteurs de ces excellents catalogues: là où noire lecture des inscriptions en hàrroshi prisente un caractère original, c'est que noire confère, le R. P. A.-M. Borra, qui a bien voulu les revoir à notre intention, nouv a suggéré quelque correction. Nous nous bornons, pour notre part, à signaler çà et la, entre parenthèses, les rapports les plus significatifs entre les monnaies et les monuments, en même temps que les identifications nouvelles que ces rapprochements ne peuvent manquer de suggérer à l'econographe.

13 R. Femme, supposée une danseue, debout, de face costumée a l'indienne, les ch veu reuns en une longue trèsee le neut dans la main de un lotus (Maja, symbolisant l'Autisté de Diuddhat Cf. nos pl III, 14, IV, à ct 13, et ls [r 474] L'ecnde en certure behaim Rajano Putalenan

14 — G IV, 9 (cf Sm II, 2) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi Agathode»

Levers est du même type que ci-dessus (u° 13). Basileas Agatholleous

16 K Méme type et même identification que pour le n° 13 Rajar o Agathuklayers

15 — G VII, 6 (cf Sm V, 10) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sauveur Ménandre» 15 N Tête déléphant, profilée vers la

r, saluant de la trompe et portant au cou une clochette (allusion a leléphant de la Conception? Cf notre pl IV, 1 et fig 148-149 160 a) Même legende que sur le n° g

149 160 a) Même lepende que sur le n°9

Le revers porte une massue debout et la nême legende que sur le n° 10

16 - G XII, 7 Monnaie de brouze rectangulaire, bilingue, du même roi

16 A' Roue ornée de parasols à l'exirémite de cheten de sea huit rayons d'après l'analogne des vieilles monnaises indivennes poinçonnes (cf par es Cevisicaus Ceius of Ancient India, III, 133 c est la Dharmacaira ou elloue de la Jon des Bouddhistes Vême légende qui sur les n'n et 15

Le revers porte une palme debaut et la même légende que sur le n° 10 17 — G VIII, 14 (cf Sm III, 10, Wh IV, 220) Monnaic de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sau-

veur Diomède »

17 N Les deux Dioscures debout, de face, appuyés sur leur lance (cf. notre pl. IV.

12) Banteés S. teros Diomèdou

Au revers, taureau indicin marchant vers la
dr (cf sous notre pl 1V, 4) Maharajasa Tra-

5, Wh VII, 590) Monanie de bronze reclangulaire, bilingue «du roi invincible Philoxène » 18 N Déesse debout, coffée du modius, tournée vers la p., étendant la main dr. et

portant dans la r une corne d'abondance (Démèter ou Tychèl CI notre pl 111, 12) Basilés Amketou Philazenou Uême revers que pour le n° 17 Mahara

jasa Apadihatasa Philasinasa 19-20 — G XIV, 6 (cf Wh VIII,

631) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sauveur Hippostratos»

19 A Triton de face dont le buste sachère en un pagne de negeories et le sambes en replis serpentini (cf. G. XXXII. 7 Imoninae de Teléghe] et notre fig. 116); il tient dans sa main d'étendue un dauphin, dans sa mein gun pagne (cf. fig. 126). Weme légende que sur le u'. 1

20 R Décase portant une couronne cré nelse (Cité, cf G I, a et nos lig 182184, 3-96), tournée vers la p., elle étend la main dr et porte dans la g une palme (cf lig 88 a) Même légende que sur le n° 12



#### PLANCHE IV

#### MONNAIES DES CAKA PARLAVAS

Ces monnaies sont tantôt designées par l'appellation globale d'indo-parthes (G et Sm) et tantôt divisées (Wh) en indo seythes (Eakar) et indo-parthes (Pahlarar) leur etroile connexion est d'alleurs adonise par tout le monde

- 1 2 G VII, 1 (cf Sm VIII, 1, Wh  $\lambda$ , 5) Monnate de bronze «du roi Mauès», imitee de celles de Dèmètrios (cf G III, 2)
- N Tête d élephant profilée vers la dr , saluant de la trompe et portant au cou une clochette, comme sur notre pl III, 15
- 2 R Caducee (cf nos pl I, 4 et IV, 6 8) Basiless Maugu
- 3 G VII, 2 (cf Sm VIII, 2, Wh V, 1) Monnaie dargent, bilingue, «du grand roi des rois Maues»
- A levers, dieu, suppose Zeus debout tourné vers la 4, et portant dans la main p le long sceptre (cf. notre pl IV 14) Bas leds Banteto Megalou Mayou
- 3 R Victoire ailée debiut tournée vers la driten lant de la moin driun diadème, tenant dans la prune palme nouée d'une bandelette (cf. notre pl. IV, 20) Rojatirojasa Mahatasa Mosta
- 4 G MN, 5 (cf Wh XII, 308), Monnaie de bronze, bilingue, «du grand roi des rois \265?
- 4 N Désse, supposée Lakemi debont sur un lotus de fact. vêtne a l'indenne d'un long pagne pl. se., le torse nu la main g sur la lanci o la main d'repliée et l'ernati à la luctur de la tête une fleur de lotus (1814), aymbol sant la Nativité du Buddha ef nos 11 lll., 13 et 15, 11, 13; et fi<sub>b</sub> 575). Ban-led Fanicha Migglau A ou
- Au revers, taureau indien marchant vers la dr (cf sous nos pl III 17 et 18 affusion à la date de la Nativité et du Grand Départ comme sur la fg 3917) Même légende que tad-sous sur le n° b
- 5 6 Wh M, 195 (cf 6 M)

  1) Monusie de bronze, bilingue du
  même

- 5 N Le roi, de face, accroupt a lin dienne sur un coussin la tête tournee vers la g le bras de éten lu et la main g tenant borizontalement lépée Même légende que sur le n° à
- 6 R Dieu, supposé Hormès, marchanl vers la g le bras de étendu, tenant dans la main g le caducée (Páncika? Cf nos pl IV 8 V, 8, 12) Maharajasa Rajarajasa Mahatasa Ayasa
- 7-8 Wh XI, 217 (cf G MA, 2, Sm VIII, 15) Monnaie de branze, bilingue, du meme
- 7 N Déesse supposée Démèter, accassar un trone à des ier, coifice du moduus étendant le bras dr et tenant de la main gune corne d'abondance (cf. nos pl 111, 12 et 16, 14, ao 22 a d. dapr's lamalogue des fir 386 389 [41:11] 'léme légende que sur les n° de 15
- 8 R Même type et même légende que sur l. n° 6
- 9 10 --- G MX, 10 (cf Sm VIII 16) Monnaie de bronze reclangulaire, bilingue, du mênic (imitice de celles du Mauès cf G VVII, 1, Wh X, 20)
- 9 A Dieu, a spood Poeudon delout de feer, he pie îde relevéet reposant sur l'épaul. d'un petit p'ênte vu à micorpa 3 spook un Fleuvo (sais doit un lokas ef lip duget \$3, 183) I samu d'e du bieu appure sur sa cuisse la main g, si le tri lett (1 tra avec le trajula I C notre j 3 3 5 6 18) Même légende que sur les m' 4 5 et 7
- th R Décase supposee une Ménade on Bacchante debout d'ace vit se à la gree que (cf fig. 13t) encudrée de v gues (cf fig. 13t) encudrée de v gues (cf fig. 13t) dont elle tient un cep dans thique main (Picratif). Même légende que sir les affects de la character de la char



